
Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ...
Ist Wahrheit teilbar oder eins?

One Ummah Forum
von Y. L. Essaoudi 

Version 1.0 - 27.11.2025



Überblick

Vor wenigen Wochen kursierte in den sozialen Medien ein kurzer Ausschnitt aus 
einer Gesprächsrunde zwischen muslimischen und christlichen Frauen. Darin fragt 
eine Teilnehmerin auf der muslimischen Seite ihre Sitznachbarin: „Glaubst du, 
dass Christen ins Paradies kommen?“ Die befragte Schwester antwortet 
selbstbewusst: „Ja, das glaube ich.“ Ihre Gesprächspartnerin nickt interessiert, 
nahezu beiläufig – so, als wäre das eine Antwort, die man in jedem Fall erwarten 
würde.  

Gerade als das christliche Lager etwas erwidern will, ergreift eine dritte Schwester 
das Wort und holt weiter aus: „Richtig, das glauben wir. Allah spricht im Qur’an nie 
die Muslime an, sondern die Gläubigen. Und das schließt jeden ein, der an den 
Gott Abrahams glaubt. Das Wort ‚Muslim‘ bedeutet nicht: jemand, der betet und 
fastet. Das Wort ‚Muslim‘ bedeutet: jemand, der sich Gott hingibt. Also ist jeder, 
der sich Gott hingibt, im eigentlichen Sinn ein Muslim.“ 

Unter dem Video häufen sich tausende positive Kommentare: „Das ist das wahre 
Verständnis des Islams, wenn man ihn nur mit dem Herzen versteht!“  

„Endlich jemand, der wirklich gebildet ist und 
die Botschaft des Qur’an richtig weitergibt!“  

„Das zeigt die umfassende Natur des Islams: einer Religion ​
der Barmherzigkeit, Aufrichtigkeit und Verbundenheit mit ​

dem Göttlichen – nicht der Ausgrenzung oder Überlegenheit.“ 

Und dann, zwischen all der Zustimmung und dem Jubel, ein einzelner, zunächst 
unscheinbarer Kommentar: „Warum sollte ich dann überhaupt konvertieren?“ 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 2 von 28 



 
Ob der Urheber damit wirklich auf etwas hinaus wollte oder nicht – dieser kurze 
Satz entblößt doch die eigentliche Problematik, die selbst die christliche Front in 
dem Video unmittelbar zu erkennen schien. Denn zwischen den Zeilen schwingt 
darin die Frage mit: Wenn jeder, der „an Gott glaubt“, bereits als Muslim gilt, wozu 
braucht es dann überhaupt noch Offenbarung, Prophetentum oder gar den Islam 
selbst? 

Während sich die Schwestern in dem viralen Clip zumindest noch auf einen 
gemeinsamen abrahamitischen Ursprung der Religionen berufen (der jedoch 
selbst - wie wir im weiteren Verlauf noch sehen werden - nicht ganz 
unproblematisch ist) entspringen ihre Worte doch einer Denkrichtung, die noch viel 
weiter geht. Ihr scheinbar „umfassendes“, ja geradezu „aufgeklärtes“ Verständnis 
spiegelt eine Ideologie wider, die in der modernen Religionsphilosophie als 
Perennialismus, Universalismus oder religiös-soteriologischer Pluralismus1 
bezeichnet wird – die Überzeugung, dass alle Religionen letztlich ein und 
denselben Gott anbeten und lediglich verschiedene Wege zu einem gemeinsamen 
Ziel seien, ganz nach dem Motto: Alle Wege führen nach Rom. 

Heute begegnen uns die Spuren dieser Philosophie überall: in interreligiösen 
Foren, Friedensgebeten, universellen Gebetsräumen und anderen Projekten, die 
Religionen auf den kleinsten gemeinsamen Nenner reduzieren.2 Auf den ersten 
Blick wirkt diese Idee allemal anziehend und versöhnlich. Immerhin verspricht sie 
nicht nur Harmonie und Frieden in Zeiten von Krieg, Hass und Spaltung, sondern 
sie bietet darüber hinaus auch die tröstliche Vorstellung, dass am Ende niemand 
falsch liegt und alle Menschen gemeinsam ins Paradies kommen.  

Doch abgesehen davon, dass mit dieser Gleichsetzung aller Glaubensrichtungen 
eine ganze Reihe von logischen Widersprüchen einhergeht, hat diese 
Überzeugung auch ihren Preis: Mit ihr verschwindet die Frage nach Wahrheit 
selbst, und das nicht nach irgendeiner, sondern nach einer absoluten. Denn wer 
glaubt, dass ohnehin alle Wege legitim sind, hat gar keinen Grund mehr, nach dem 
Wahren zu suchen. Das Streben nach Gewissheit weicht einer Haltung der 
Gleichgültigkeit, und wo einst noch um Wahrheit gerungen wurde, wird heute nur 
noch mit der Achsel gezuckt.  

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 3 von 28 

 



 
Die Frage ist nur: Wem kommt das zugute? Vielleicht etwa jenem säkular-liberalen 
„Mutterschiff“, das sich im Deckmantel von Begriffen wie „Toleranz“ und 
Neutralität“ als moralische Autorität präsentiert und so, ganz zufällig wie auch 
bequem, alle Religionen ihren eigenen Maßstäben unterordnet? Letztere werden 
lediglich zu verschiedenen, subjektiven Geschmacksrichtungen innerhalb eines 
unangefochtenen Weltbilds, das vorgibt, sie alle gleichermaßen  zu umfassen, und 
genau dadurch jede einzelne von ihnen aushöhlt.  

Dieses Whitepaper möchte die Auffassung, dass alle Religionen gleich wahr bzw. 
gültig seien, kritisch beleuchten und zeigen, weshalb sie sowohl aus islamischer 
Sicht problematisch als auch rational nicht haltbar ist. Gleichzeitig soll es junge 
Muslime dazu befähigen, die islamische Position zu verstehen, zu festigen und sie, 
ganz ohne Scham oder die Abwertung anderer, selbstbewusst zu vertreten. 

 

 

Der Ursprung des religiösen Pluralismus und 
seine Formen 

Man stelle sich folgendes Gedankenexperiment vor: Eine Gruppe von Blinden trifft 
auf einen Elefanten. Der eine greift nach dem Bein und sagt: „Das ist ein Baum!“ 
Der andere fühlt den Rüssel und meint: „Nein, das ist eine Schlange!“ Ein Dritter 
ertastet den Stoßzahn und ist überzeugt: „Das ist ganz sicher ein Speer!“ Am Ende 
geraten sie in Streit darüber, obwohl sie doch alle ein und dasselbe Wesen vor 
sich haben. 

Na, hast du gerade zugestimmt? Man liest dieses Gleichnis und ertappt sich 
vielleicht bei dem Gedanken: Ja, klingt doch plausibel. Schließlich scheint es auf 
so einfache Art und Weise zu erklären, weshalb Menschen einander missverstehen 
und jeder irgendwie Recht hat. Doch vielleicht liegt ja genau darin die Falle: in 
dieser bestechenden Einfachheit eines eigentlich differenzierten Sachverhalts. 
Kein Wunder also, dass es heute zu einer der beliebtesten Metaphern des 
modernen religiösen Diskurses geworden ist.3  
 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 4 von 28 

 



 
Berühmt gemacht hat dieses Beispiel der britische Religionsphilosoph John Hick, 
ein bekennender Katholik aus dem 20. Jahrhundert, der an Universitäten in 
England und den USA lehrte und - nicht zuletzt aufgrund seines „Elefanten“ - bis 
heute als eine der einflussreichsten Stimmen des religiösen Pluralismus gilt. Durch 
seine engen Bekanntschaften mit Muslimen aus dem indischen Subkontinent 
begann er zu zweifeln, ob es gerecht sein könne, dass moralisch integre und 
gottesfürchtige Menschen anderer Glaubensrichtungen von der Erlösung im 
Jenseits ausgeschlossen sein sollten, nur weil sie Jesus nicht als Sohn Gottes 
anerkannten. Aus diesem für ihn ethischen Dilemma heraus formulierte er seine 
pluralistische Theologie: Nicht eine Religion allein besitze die Wahrheit über Gott, 
sondern jede spiegele nur eine Facette derselben göttlichen Wirklichkeit wieder. 
 
Hick war jedoch keineswegs der Erste, der den Gedanken religiöser Vielfalt 
aufgriff. Schon im antiken Rom konnten verschiedene Gottheiten nebeneinander 
angebetet werden, ohne dass man einander widersprach oder gar bekehrte. Mit 
dem Aufkommen des Christentums änderte sich das grundlegend. Zum ersten 
Mal trat eine Religion auf, die ihren Wahrheitsanspruch universell verstand und 
gleichzeitig exklusiv machte. Die zentrale Botschaft lautete: Erlösung und Heil gibt 
es nur durch Christus. Dieser Anspruch stand im scharfen Kontrast zur römischen 
Vorstellung religiöser Koexistenz und führte schließlich dazu, dass das frühe 
Christentum dort bekämpft wurde, allerdings weniger aus intellektueller Ablehnung 
heraus und mehr aufgrund der potenziellen Bedrohung, die es nach Ansicht der 
römischen Herrscher für die öffentliche Ordnung stellte. 

Viele Jahrhunderte später, im Zeitalter der Entdeckungsreisen, wurde dieses 
Exklusivitätsverständnis dann erstmals rational hinterfragt. Europäische Christen 
begegneten Völkern, die nie von Jesus gehört hatten und doch in ihren Religionen 
moralisch integer und spirituell erfüllt wirkten. Die Vorstellung, all diese Menschen 
seien allein wegen ihrer Unwissenheit verloren, erschien vielen untragbar. Hinzu 
kamen weitere Entwicklungen wie die Instrumentalisierung der Religion durch 
kirchliche und staatliche Institutionen sowie der Konflikt zwischen Kirche und 
wissenschaftlichem Fortschritt. Zusammen führten all diese Faktoren zu einer 
tiefgreifenden Verschiebung im Religionsverständnis: Religion wurde zunehmend 
als kulturelles Phänomen gesehen, als Ausdruck einer universellen menschlichen 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 5 von 28 

 



 
Sehnsucht nach „dem Göttlichen“, nicht aber als klare Offenbarung und 
Rechtleitung Gottes Höchstpersönlich. 

Während der Aufklärung im 18. Jahrhundert gewann diese Sichtweise dann weiter 
Auftrieb. Philosophen und Rationalisten spotteten über den exklusiven 
Wahrheitsanspruch der Kirche: Sollten Millionen Chinesen oder Inder etwa bis in 
alle Ewigkeit verdammt sein, nur weil sie Jesus nicht kannten? Glaube wurde zum 
Gegenstand menschlicher Vernunft und Logik, sodass die Suche nach einem 
überkonfessionellen Maßstab schließlich zu der Idee führte, dass alle Religionen 
auf eine gemeinsame göttliche Quelle zurückgehen und sich lediglich in 
Symbolen, Formen und Sprachen unterscheiden (dies im scharfen Kontrast zu 
atheistischen Positionen, die Religion wiederum ganz verwerfen). 

Damit war der geistige Nährboden für den modernen religiösen Pluralismus gelegt. 
In den 1930er Jahren, kurz nach der Abschaffung des Osmanischen Kalifats, 
fanden etwaige Gedanken auch in islamischen Kreisen Resonanz. Manche 
verweisen dabei bis heute auf Sufidenker wie Ibn ʿArabi oder Rumi, doch in 
Wirklichkeit handelt es sich nicht um eine historische, sondern um eine moderne 
Bewegung. Zu ihren bekanntesten Vertretern zählen der französische 
Metaphysiker und Esoteriker René Guénon und sein Schüler Frithjof Schuon, die 
beide den Islam annahmen und sich später als ʿAbd al-Wahid Yahya bzw. ʿIsa Nur 
ad-Din Ahmad einen Namen machten. Sie verbanden die islamische Mystik des 
Sufismus mit hinduistischer Metaphysik und brachten so den Perennialismus in 
islamische Gewänder.  

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts griffen Personen wie Martin Lings, Gai 
Eaton und Seyyed Hossein Nasr ähnliche Ideen auf, letzterer als Herausgeber des 
Study Quran, durch den diese Sichtweise bis heute Einfluss auf den 
westlich-islamischen Diskurs ausübt.  

Was all diese Strömungen miteinander vereint, ist die Vorstellung, dass die 
offensichtlichen Unterschiede zwischen den Religionen letztendlich zweitrangig 
sind – einfach verschiedene Sprachen, die alle denselben Gott meinen. So 
verschiebt sich der Maßstab: Nicht mehr, was man glaubt, zählt, sondern dass 
man (überhaupt) glaubt.  

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 6 von 28 

 



 
Der religiöse Pluralismus selbst tritt heute in zwei Hauptformen auf: Der reduktive 
Pluralismus konzentriert sich auf Gemeinsamkeiten und behauptet, alle 
Religionen teilen ein zentrales Prinzip, das sie gleichermaßen für die Erlösung im 
Jenseits qualifiziert, so z. B. Liebe, Hingabe oder Moral. Der nicht-reduktive 
Pluralismus dagegen lässt jedem Glauben seine Unterschiede und Eigenheiten, 
erklärt aber alle gleichermaßen für gültig und von Gott gewollt. 

Am Ende laufen beide Formen jedoch auf dieselbe Annahme hinaus: dass 
Wahrheit relativ ist. Wenn jedoch alle Wege gleichermaßen richtig sind, wird der 
Wahrheitsbegriff obsolet und Heilige Schriften sind nichts weiter als viele 
verschiedene Erzählungen über das Göttliche. Das Ergebnis dessen zeigt sich 
deutlich in der wachsenden „New-Age“-Spiritualität und der rapide zunehmenden 
Zahl der sogenannten „Non-Affiliates“ – Menschen, die zwar an „etwas Höheres“ 
glauben, sich aber keiner Religion zugehörig fühlen (wollen). Zwar wirken hier 
verschiedene Faktoren zusammen, doch der religiöse Pluralismus zählt zweifellos 
zu den primären Triebkräften hinter dieser Entwicklung und bleibt dabei nicht 
länger auf persönliche Spiritualität oder akademische Debatten beschränkt, 
sondern reicht inzwischen bis in die Weltpolitik. 

 

Die „Abraham Accords“:  Abrahamismus als politische Vision 

Bevor wir im nächsten Abschnitt die islamische Position zum Wahrheitsanspruch 
darlegen, ist es uns als One Ummah Forum ein besonderes Anliegen, auf aktuelle 
Entwicklungen im Weltgeschehen aufmerksam zu machen, in denen die Idee des 
religiösen Pluralismus bereits konkrete politische Gestalt annimmt.  
 
Im Kontext der sogenannten „Abraham Accords“ wird zunehmend von einer 
gemeinsamen „abrahamitischen Identität“ von Judentum, Christentum und Islam 
gesprochen. Diese Rhetorik zielt darauf ab, die genannten Religionen auf einen 
vermeintlich gemeinsamen religiösen Kern zu reduzieren und den Eindruck zu 
erwecken, sie stellten im Wesentlichen gleichwertige Wege zu Gott dar, deren 
Unterschiede vor allem historischer oder kultureller Natur seien. Religiöse Vielfalt 
wird hier nicht nur geduldet, sondern aktiv theologisch umgedeutet und zugleich 
politisch instrumentalisiert. 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 7 von 28 

 



 
Besonders deutlich wird diese Entwicklung vor dem Hintergrund des anhaltenden 
Genozids in Palästina. Während mehrere mehrheitlich muslimische Staaten ihre 
politischen Beziehungen zu Israel normalisieren, dient der Verweis auf eine 
gemeinsame „abrahamitische“ Grundlage zunehmend als moralisch-religiöse 
Rechtfertigung. Zentrale Glaubensunterschiede werden dabei bewusst 
ausgeblendet, um politische Annäherung - insbesondere eben die Normalisierung 
mit Israel - als religiös unproblematisch oder sogar wünschenswert erscheinen zu 
lassen. Gerade die Einbindung muslimischer Länder macht diese Entwicklung 
umso brisanter. Der Abrahamismus erweist sich hier weniger als Projekt echter 
religiöser Verständigung denn als ideologisches Instrument, das religiöse Inhalte 
politischen und strategischen Interessen unterordnet. 
 
 

Der Islam und der Anspruch auf Wahrheit 

Nachdem wir gesehen haben, woher die Idee des religiösen Pluralismus stammt, 
weshalb sie in der modernen Welt so großen Anklang findet und für welche 
politischen Zwecke sie heute instrumentalisiert wird, richtet sich der Blick nun auf 
die islamische Perspektive. Vorab sei gesagt: Der Islam toleriert religiösen 
Pluralismus im gesellschaftlichen Sinn – die Geschichte seiner Blütezeit belegt das 
deutlich. Dies ging sogar so weit, dass in Andalusien oder auch unter der 
osmanischen Herrschaft verschiedene Religionen nicht nur nebeneinander 
bestehen, sondern darüber hinaus die „Leute der Schrift“ nach ihren eigenen 
Gesetzen richten und ihre Institutionen entsprechend verwalten konnten. In 
mancher Hinsicht war diese Form des Zusammenlebens also weitaus liberaler, als 
der moderne Liberalismus heute vorgibt zu sein.  

Im Folgenden soll gezeigt werden, wie der Islam zwischen Wahrheit und Irrtum, 
Rechtleitung und Irrweg unterscheidet, und weshalb diese Unterscheidung mit der 
Idee gleichwertiger Religionen, wie sie der religiöse Pluralismus propagiert, 
grundsätzlich unvereinbar ist. 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 8 von 28 

 



 
Der Qurʾan über den islamischen Wahrheitsanspruch 

Die islamische Position zum religiösen Pluralismus ist im Qurʾan mehr als deutlich. 
Immer wieder betont Allah an verschiedenen Stellen, dass von Ihm keine andere 
Religion angenommen wird außer dem Islam. So heißt es beispielsweise in dem 
bekannten Vers in Sure al-ʿImran: 

Gewiss, die Religion ist bei Allah der Islām.4 

Der Qurʾan verwendet den Begriff Islam hierbei nicht im bloß sprachlichen Sinne 
einer allgemeinen „Hingabe“, sondern als Bezeichnung einer konkret offenbarten 
Religion. Besonders deutlich wird dies in den Versen 157 sowie 158 in Sure 
al-A'raf, die die Beziehung zwischen früheren Offenbarungen und der Entsendung 
Muhammeds صلى الله عليه وسلم präzise beschreiben: 

 

die dem Gesandten, dem schriftunkundigen Propheten, folgen, den sie bei sich in 
der Thora und im Evangelium aufgeschrieben finden. […] Diejenigen nun, die an 
ihn glauben, ihm beistehen, ihm helfen und dem Licht, das mit ihm herabgesandt 

worden ist, folgen, das sind diejenigen, denen es wohl ergeht. * Sag: O ihr 
Menschen, ich bin der Gesandte Allahs an euch alle […] So glaubt an Allah und 
Seinen Gesandten, den schriftunkundigen Propheten, der an Allah und Seine 

Worte glaubt, und folgt ihm, auf dass ihr rechtgeleitet sein möget!5 

 

Diese Verse schließen ganz klar jede symbolische oder verallgemeinernde 
Auslegung des Begriffs Islam aus. Allah erwähnt hier ausdrücklich die Thora und 
das Evangelium als die Heiligen Schriften anderer Religionen und stellt diese der 
letzten Offenbarung gegenüber. Wer dem „Licht“ folgt, das mit dem Propheten 
herabgesandt wurde - sprich: dem Qur’an, und damit dem Islam - gehört zu den 
Erfolgreichen. Zugleich wird klar, dass Muhammed صلى الله عليه وسلم der Gesandte für alle 
Menschen ist; mit ihm hat Allah die Religion, die Er von der Menschheit verlangt, 
endgültig definiert. Frühere Offenbarungen bleiben zwar Teil derselben Wahrheit, 
ihre Gültigkeit endet jedoch mit der Entsendung des letzten Propheten, zumal 
nach islamischer Sicht die anderen Schriften ohnehin verfälscht wurden.  

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 9 von 28 

 



 
Wer jetzt immer noch zweifelt, dass mit dem Islam eine ganz bestimmte Religion 
gemeint ist, soll die folgenden Worte Allahs erwägen: 

Wer aber als Religion etwas anderes als den Islām begehrt, ​
so wird es von ihm nicht angenommen werden, und im ​

Jenseits wird er zu den Verlierern gehören.6 

Dieser Vers mag für viele schwer zu verdauen sein, doch er bringt die logische 
Konsequenz eines göttlichen Wahrheitsbegriffs auf den Punkt: Die Wahrheit einer 
Religion misst sich nicht an persönlicher Frömmigkeit oder Aufrichtigkeit, sondern 
an objektiven Maßstäben – ihrer Kohärenz, ihren Beweisen und der Frage, ob sie 
tatsächlich das ist, was sie vorgibt zu sein, nämlich göttliche Offenbarung. Ein 
Mensch kann es noch so „gut meinen“ oder ehrlich darum bemüht sein, innerhalb 
seiner eigenen religiösen Tradition ein „guter Mensch“ zu sein, wenn eine Religion 
nicht einmal für sich beansprucht, von Gott offenbart worden zu sein, oder diesen 
Anspruch nicht überzeugend begründet, scheidet sie im Wahrheitsanspruch 
bereits aus. Der Qurʾan grenzt den Islam daher klar von allen anderen 
Glaubensrichtungen ab und definiert eigene Maßstäbe von Wahrheit und Moral. 

Wir wollen einen letzten Vers heranziehen, der diesen universalen Anspruch noch 
einmal unmissverständlich macht: 

Er ist es, Der Seinen Gesandten mit der Rechtleitung und ​
der Religion der Wahrheit gesandt hat, um ihr die Oberhand ​

über alle Religion zu geben, auch wenn es den ​
Götzendienern zuwider ist.7 

 
Der Islam wird hier nicht als eine Alternative unter vielen beschrieben, sondern als 
die Religion, die alle anderen übertrifft.  
 
Es gibt noch viele weitere Verse, die den islamischen Absolutheitsanspruch 
herausstellen und sich wie ein roter Faden durch den Qur’an ziehen, etwa 2:120, 
2:135-137, 3:31 und 4:150-151. Ebenso 5:72-73 und 9:31, die den Glauben an 
Jesus als Gott oder an religiöse Autoritäten als Formen von Schirk verurteilen, 
sowie 16:36, wo Allah erklärt, dass Er zu jeder Gemeinschaft Gesandte schickte, 
die sie zu Seiner alleinigen Anbetung riefen. Zusammen zeigen sie, dass der Ruf 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 10 von 28 

 



 
zum tauḥīd - das absolute Herzstück sowie Alleinstellungsmerkmal des 
islamischen Glaubens - durch alle Zeitalter hinweg derselbe geblieben ist und 
dass jede noch so kleine Abweichung davon niemals als gleichwertig anerkannt 
wird. 
 

Aussagen des Propheten صلى الله عليه وسلم über den islamischen Wahrheitsanspruch 

Ergänzend zu den zahlreichen Qurʾan-Versen, die den religiösen Pluralismus 
zurückweisen und zugleich den islamischen Wahrheitsanspruch klar herausstellen, 
finden sich auch in der Hadithliteratur mehrere Überlieferungen, die diese 
Argumentationslinie fortführen. Besonders aufschlussreich ist dabei zunächst der 
bekannte Hadith über die fiṭrah, die natürliche Veranlagung des Menschen: 
 

Jedes Kind wird mit der fiṭrah geboren, und seine Eltern machen ​
dann aus ihm entweder einen Juden, einen Christen oder einen Sabäer.8 

 
Diese Aussage des Propheten صلى الله عليه وسلم bedeutet nicht, dass jeder Mensch von Natur 
aus als Muslim im religiös-technischen Sinne geboren wird. Vielmehr verdeutlicht 
sie, dass der Mensch mit einer inneren Neigung zur Wahrheit und zur alleinigen 
Anbetung und Anerkennung Allahs erschaffen wird. Der Islam versteht sich als die 
Religion, die diese ursprüngliche Veranlagung bestätigt, klärt und in eine konkrete 
Form göttlicher Rechtleitung und Offenbarung bringt. 
 
Während der Hadith hier jedoch einerseits den Monotheismus des Islam bestätigt, 
impliziert er andererseits durch die Aufzählung anderer Religionen eine klare 
Abgrenzung. Letztere erscheinen keineswegs als dem Islam gleichwertig, sondern 
als spätere Abweichungen von der ursprünglichen fiṭrah, die durch Sozialisierung 
und Umfeld geprägt wird. 
 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 11 von 28 

 



 
Ein weiterer Hadith betont zudem, dass gute Taten allein nicht ausreichen, um 
errettet zu werden, wenn sie nicht auf dem Glauben an Allah beruhen. So 
berichtete der Prophet صلى الله عليه وسلم von einem Mann aus der vorislamischen Zeit, der die 
Verwandtschaftsbande pflegte und die Armen speiste. Als ein Gefährte den 
Propheten fragte, ob diese Tugenden ihm im Jenseits nützen würden, antwortete 
er صلى الله عليه وسلم: 
 

Es wird ihm nichts nützen, da er nie sagte: ,O mein Herr, ​
vergib mir meine Sünden am Tag der Auferstehung.‘9 

 
Besonders aufschlussreich ist auch die Überlieferung von dem jüdischen Jungen, 
der im Dienst des Propheten صلى الله عليه وسلم stand. Als der Junge schwer erkrankte, 
besuchte ihn der Prophet, setzte sich an sein Bett und sagte zu ihm: „Nimm den 
Islam an.“ Der Junge blickte fragend zu seinem Vater und als dieser sagte, er solle 
auf den Propheten hören, sprach er das Glaubensbekenntnis. Daraufhin sagte der 
Prophet صلى الله عليه وسلم: 
 

Alles Lob gebührt Allah, Der ihn vor dem Höllenfeuer errettet hat.10 

 
Diese Begebenheit zeigt abermals, dass Erlösung weder durch Abstammung noch 
durch gute Taten, sondern allein durch den Glauben an den Gesandten Allahs صلى الله عليه وسلم 
und die Annahme seiner Botschaft erreicht wird. 
 
Neben diesen drei Beispielen finden sich noch viele weitere Überlieferungen, die 
die Exklusivität des Islams belegen. So erklärte der Prophet صلى الله عليه وسلم beispielsweise, 
dass selbst frühere Gesandte wie Musa (as) heute dazu verpflichtet wären, ihm zu 
folgen, da seine Botschaft die vorherigen Offenbarungen bestätigt, berichtigt und 
vollendet.11 In einer anderen Überlieferung warnte er dagegen, dass niemand, der 
von seiner Botschaft erfährt und diese ablehnt, auf Erlösung hoffen kann, egal ob 
Jude oder Christ.12 Zusammengenommen veranschaulichen beide Aussagen den 
theologischen Abschluss früherer Religionen: Mit dem Kommen des Propheten 
Muhammed صلى الله عليه وسلم wurde die Wahrheit, an die der Mensch - egal aus welchem 
Hintergrund er auch stammt - gebunden ist, endgültig und universell definiert. 
 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 12 von 28 

 



 
Konsens der Gelehrten 

Zusätzlich zum Qurʾan und der Sunnah besteht unter den Gelehrten des Islam seit 
dem Tod des Propheten صلى الله عليه وسلم ein eindeutiger Konsens (idschmāʿ), dass der Islam 
nach seiner Offenbarung der einzig von Allah angenommene Weg ist. Dieser 
Konsens umfasst sowohl klassische sunnitische Rechtsschulen und wurde über 
Jahrhunderte hinweg nicht bestritten. 
 
Neuere pluralistische Lesarten, die Erlösung im Jenseits unabhängig von der 
Annahme des Islam behaupten, stehen damit nicht nur im Widerspruch zu den 
eindeutigen Textbelegen, sondern auch gegen einen gefestigten idschmāʿ, der im 
Islam eine eigene Beweiskraft besitzt. Der Prophet صلى الله عليه وسلم sagte hierzu: 
 

Allah wird meine Ummah nicht auf einem Irrweg vereinen.13 

 
 

Missverständnisse und Einwände gegen den 
islamischen Wahrheitsanspruch  
 
Nachdem die islamische Position zum religiösen Pluralismus eindeutig geworden 
ist, bleibt die Frage, wie es dennoch sein kann, dass einige Denker heute - trotz 
der klaren Beweislage aus Qurʾan und Sunnah - zu einem gegenteiligen 
Verständnis kommen. Tatsächlich (und ironischerweise) stützen sich die Vertreter 
des religiösen Pluralismus sowohl auf bestimmte Stellen im Qurʾan, die, wie 
könnte es auch anders sein, aus dem Kontext gerissen und neu interpretiert 
wurden, als auch auf vermeintlich „logische“ bzw. „ethische“ Argumente, die den 
Exklusivitätsanspruch des Islam infrage stellen und ins Lächerliche ziehen sollen.   
 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 13 von 28 

 



 
In diesem Abschnitt werden daher zwei Arten von Einwänden betrachtet: 
 

1)​ qurʾanische Fehlinterpretationen, mit denen versucht wird, die klare 
islamische Position zum religiösen Pluralismus zu verwässern, und  

2)​ rationale Scheinargumente, die sich auf moralische oder logische 
Überlegungen stützen, die sich auf den ersten Blick überzeugend anhören 
mögen, aber bei näherer Betrachtung in sich zusammenfallen.  

 
Dabei handelt es sich keineswegs um eine vollständige Liste, sondern um die 
häufigsten und einflussreichsten Argumente, die heute in pluralistischen Diskursen 
vorgebracht werden. Beide Ebenen zeigen letztlich, dass die pluralistische Lesart 
weder mit der Offenbarung noch mit dem gesunden Menschenverstand vereinbar 
ist. 
 

1) Fehlinterpretationen aus Qur’an und Sunnah 

Die vermeintliche Gleichstellung der Glaubensgemeinschaften 

 
Gewiss, diejenigen, die glauben, und diejenigen, die dem Judentum angehören, 

und die Christen und die Ṣābier - wer immer an Allah und den Jüngsten Tag ​
glaubt und rechtschaffen handelt, - die haben ihren Lohn bei ihrem Herrn, ​

und keine Furcht soll sie überkommen, noch werden sie traurig sein.14 

 
Dieser Vers gilt in pluralistischen Kreisen als Hauptbeleg für die Annahme, 
Erlösung im Jenseits sei auch ohne den Glauben an den Propheten Muhammed 
 und seine Botschaft möglich. Diese Interpretation ist jedoch modern und صلى الله عليه وسلم
steht, wie wir bereits gesehen haben, im klaren Widerspruch zu zahlreichen 
anderen Versen, die eindeutig das Gegenteil behaupten (u. a. 3:85).  
 
Die Formulierung „wer immer an Allah glaubt“ ist im Qurʾan niemals inhaltslos, 
sondern setzt ein korrektes Gottesverständnis voraus, sprich: die fundamentale 
Ablehnung jeglicher anderer Gottheiten neben Allah, wie etwa der Trinität. Ebenso 
ist „rechtschaffenes Handeln“ nicht beliebig, sondern an die von Gott offenbarten 
Maßstäbe gebunden. Die klassischen (nicht modernen!) Exegeten verstanden 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 14 von 28 

 



 
diesen Vers daher als Aussage über frühere Gemeinschaften, solange diese ihrer 
authentischen und unverfälschten Offenbarung folgten, bevor die Entsendung 
Muhammads صلى الله عليه وسلم sie zur Annahme des Islams verpflichtete. 
 

„Wenn Allah gewollt hätte, gäbe es nur eine Religion“ 

 
Für jeden von euch haben Wir ein Gesetz und einen deutlichen Weg festgelegt. 
Und wenn Allah wollte, hätte Er euch wahrlich zu einer einzigen Gemeinschaft 

gemacht.15 

 
 

Und wenn dein Herr wollte, würden fürwahr alle auf der Erde zusammen gläubig 
werden. Willst du etwa die Menschen dazu zwingen, gläubig zu werden?16 

 
 

Und wenn dein Herr wollte, hätte Er die Menschen wahrlich zu einer einzigen 
Gemeinschaft gemacht. Aber sie bleiben doch uneinig17 

 
 

O ihr Menschen, Wir haben euch ja von einem männlichen und einem weiblichen 
Wesen erschaffen, und Wir haben euch zu Völkern und Stämmen gemacht, damit 

ihr einander kennenlernt.18 

 
Diese Verse werden oft und gerne herangezogen, um zu behaupten, dass Gott 
religiöse Vielfalt beabsichtige und daher alle Glaubensformen akzeptiere. Doch der 
Qurʾan unterscheidet klar zwischen dem, was Allah zulässt (Sein kosmischer bzw. 
schöpferischer Wille) und dem, was Allah liebt und befiehlt (Sein 
gesetzgeberischer Wille). Mit anderen Worten: Nur weil Allah die Existenz 
verschiedener Religionen „duldet“ bzw. zulässt, bedeutet das nicht automatisch, 
dass Er sie auch gutheißt oder als richtig definiert.  
 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 15 von 28 

 



 
Der dritte der oben angeführten Verse beschreibt lediglich die ethnische und 
gesellschaftliche Vielfalt der Menschen, nicht aber die Gleichwertigkeit ihrer 
Glaubenssysteme. Der erste Vers in der Reihe wiederum nennt ausdrücklich auch 
den Sinn und Zweck dieser Unterschiede  – wenn man ihn bloß vollständig lesen 
würde:  
 
Und Wir haben zu dir das Buch mit der Wahrheit hinabgesandt, das zu bestätigen, 

was von dem Buch vor ihm (offenbart) war, und als Wächter darüber. So richte 
zwischen ihnen nach dem, was Allah (als Offenbarung) herabgesandt hat, und 

folge nicht ihren Neigungen entgegen dem, was dir von der Wahrheit zugekommen 
ist. Für jeden von euch haben Wir ein Gesetz und einen deutlichen Weg festgelegt. 

Und wenn Allah wollte, hätte Er euch wahrlich zu einer einzigen Gemeinschaft 
gemacht. Aber (es ist so,) damit Er euch in dem, was Er euch gegeben hat, prüfe. 
So wetteifert nach den guten Dingen! Zu Allah wird euer aller Rückkehr sein, und 

dann wird Er euch kundtun, worüber ihr uneinig zu sein pflegtet. 
 
Allah prüft die Menschen darin, wer Seinem offenbarten Weg am besten folgt. 
Diese Prüfungsabsicht schließt also bereits aus, dass alle Wege gleichermaßen 
zum Ziel führen könnten, denn eine Prüfung setzt notwendigerweise die Existenz 
von richtig und falsch voraus. 
 

„Die Christen stehen den Gläubigen am nächsten“ 

 
Du wirst ganz gewiss finden, dass diejenigen Menschen, die den Gläubigen am 
heftigsten Feindschaft zeigen, die Juden und diejenigen sind, die (Allah etwas) 

beigesellen. Und du wirst ganz gewiss finden, dass diejenigen, die den Gläubigen 
in Freundschaft am nächsten stehen, die sind, die sagen: „Wir sind Christen.“ Dies, 

weil es unter ihnen Priester und Mönche gibt und weil sie sich nicht hochmütig 
verhalten.19 

 
Dieser Vers wird mitunter als Anerkennung des christlichen Glaubens verstanden. 
Doch der Vers, der gleich danach folgt (5:83), schränkt unmittelbar das Lob für 
jene Christen ein: 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 16 von 28 

 



 
 
Wenn sie hören, was zum Gesandten (als Offenbarung) herabgesandt worden ist, 

siehst du ihre Augen von Tränen überfließen wegen dessen, was sie (darin) als 
Wahrheit erkannt haben. Sie sagen: „Unser Herr, wir glauben. Schreibe ​

uns unter den Zeugnis Ablegenden auf. 
 
Es handelt sich also nicht um eine Bestätigung trinitarischer Glaubensinhalte, 
sondern um eine Würdigung jener Christen, die die Offenbarung hören, glauben 
und daraufhin den Islam annehmen – kurzum: Christen, die aufrichtig der Wahrheit 
folgen, sobald sie sie erkennen. 
 

Hadithe, die häufig missverstanden werden 

Neben den Qur’an-Versen gibt es auch einige prophetische Überlieferungen, die 
vom pluralistischen Lager immer wieder herangezogen und fehlinterpretiert 
werden, um die Idee einer religiösen Gleichwertigkeit zu stützen. Bei näherem 
Hinsehen zeigen auch sie jedoch das Gegenteil. 

1. Das Aufstehen des Propheten صلى الله عليه وسلم bei einem jüdischen Trauerzug. In einer 
Begebenheit wird von Jabir ibn ʿAbdillah berichtet, dass einmal ein Trauerzug am 
Propheten صلى الله عليه وسلم vorbeizog, woraufhin dieser aufstand. Als die Gefährten 
anmerkten, dass es sich um den Leichnam eines Juden handelt, antwortete der 
Prophet صلى الله عليه وسلم: „War er etwa kein Mensch?“20 Während dieses Ereignis gelegentlich 
als ein Zeichen theologischer Gleichstellung gedeutet wird, drückt es nichts weiter 
als Respekt vor der Würde des Menschen und der Schwere des Todes aus – nicht 
mehr und nicht weniger als das. Der Prophet صلى الله عليه وسلم wollte damit lediglich die 
Achtung gegenüber der menschlichen Seele verdeutlichen und nicht gleich das 
ganze Judentum anerkennen.  
 
2. Der bekannte Hadith „Die Meinungsverschiedenheit meiner Ummah ist 
eine Barmherzigkeit“. Dieser Hadith wird häufig zitiert, um religiöse Vielfalt 
insgesamt zu rechtfertigen. Doch erstens gilt dieser Hadith nach der Mehrheit der 
Hadith-Gelehrten als unauthentisch, und zweitens bezieht er sich, selbst wenn 
man seine Bedeutung als richtig annimmt, ausschließlich auf die Interpretation von 
gottesdienstlichen Rechtsurteilen innerhalb der islamischen Gemeinschaft. Die 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 17 von 28 

 



 
„Barmherzigkeit“ liegt hier in der Flexibilität des islamischen Rechts bei 
Nebenfragen – nicht in einer Vielfalt widersprüchlicher Religionen.   
 
3. Der Hadith qudsi „Meine Barmherzigkeit überwiegt Meinen Zorn“21. Einige 
deuten diesen Hadith als Hinweis auf eine universale Erlösung der Menschheit, 
unabhängig vom Glauben. Doch das widerspricht dem gesamten Kontext der 
Offenbarung. Die göttliche Barmherzigkeit zeigt sich in zwei Formen: a) eine 
allgemeine Barmherzigkeit im Diesseits, die alle Geschöpfe, Gläubige sowie 
Ungläubige gleichermaßen, umfasst, und b) eine spezifische bzw. 
eschatologische Barmherzigkeit im Jenseits, die dagegen nur denjenigen zuteil 
wird, die an Allah und Seinen Gesandten geglaubt haben. Der Hadith hier bezieht 
sich auf letzteres und meint damit lediglich das Überwiegen von Gottes 
spezifischer Barmherzigkeit über Seine Strafe und kein „Freifahrtschein“ zur 
Erlösung für jedermann. 
 
 

2) Rationale Einwände 

Geprägt vom modernen säkular-liberalen Zeitgeist stützen sich viele Anhänger des 
religiösen Pluralismus (einschließlich zahlreicher Atheisten und Agnostiker) vor 
allem auf vermeintlich rationale und moralische Einwände. Doch auch diese halten 
einer näheren Prüfung nicht stand. 

 

„Die Haltung des Exklusivismus ist arrogant.“ 

Die Behauptung, der Wahrheitsanspruch des Islam sei ein Ausdruck von Arroganz, 
verkennt etwas Grundlegendes: Jede Religion wird überhaupt nur deshalb 
praktiziert, weil ihre Anhänger (bestenfalls) davon überzeugt sind, dass sie wahr ist 
– denn warum sonst sollte man ihr überhaupt folgen, wenn man nicht glaubt, dass 
sie die Wahrheit ist? Ein Wahrheitsanspruch ist also kein Zeichen von Hochmut, 
sondern eine logische Notwendigkeit bzw. Voraussetzung dafür, überhaupt religiös 
zu sein.  Außerdem ist Arroganz eine Charaktereigenschaft und kein Kriterium für 
Wahrheit oder Falschheit. Es gibt bescheidene Exklusivisten und hochmütige 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 18 von 28 

 



 
Pluralisten. Und letztlich liegt hier auch eine klare Doppelmoral vor: Wer 
Exklusivismus pauschal für „falsch“ erklärt, erhebt damit selbst einen eigenen 
Wahrheitsanspruch – und widerspricht der eigenen Prämisse, alle Wege seien 
gleichermaßen gültig. 

 

„Es reicht, ein guter Mensch zu sein.“ 

Unter dem Einfluss humanistischer Denkmuster und moderner 
Menschenrechtsvorstellungen argumentieren viele, gutes Benehmen und 
Mitgefühl seien wichtiger als irgendwelche Glaubensinhalte oder Dogmen. Doch 
Moral ohne göttlichen Maßstab wird, wie in diesem Whitepaper schon an 
mehreren Stellen betont, notwendigerweise relativ: Was in einem Weltbild als 
Tugend gilt, kann in einem anderen als Laster erscheinen. Der Islam erkennt gute 
Werke nur dann als heilbringend im Jenseits an, wenn sie im Bewusstsein des 
Schöpfers und im Rahmen Seiner Offenbarung stehen. Wer die Rechte der 
Geschöpfe achtet, aber die Rechte des Schöpfers selbst missachtet, verfehlt den 
Sinn und Zweck, für den er überhaupt geschaffen wurde. 

 

„Du bist nur Muslim, weil du so erzogen wurdest.“ 

Dieses Argument ist ein klassischer genetischer Fehlschluss: Es greift den 
Ursprung eines Glaubens an, nicht aber seinen Wahrheitsgehalt. Dass jemand 
eine Religion aufgrund seines Elternhauses übernimmt, macht sie weder wahr 
noch falsch. Menschen nehmen Religionen an - und verlassen sie wieder - aus 
freien, bewussten Entscheidungen heraus. Und wer behauptet, Glaube sei 
lediglich ein Produkt des sozialen Umfelds, müsste sich konsequenterweise 
eingestehen, dass auch sein eigenes pluralistisches Denken - oder jede andere 
Ideologie - dann das Ergebnis derselben Prägung ist. 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 19 von 28 

 



 
„Exklusivismus ist intolerant.“ 

Toleranz setzt überhaupt erst eine Meinungsverschiedenheit voraus. Wenn alle 
Religionen einer Meinung wären, gäbe es doch gar keinen Grund, Toleranz zu 
fordern. Wie eingangs erwähnt, zeigt die islamische Geschichte, dass 
Exklusivismus und gesellschaftliche Toleranz einander nicht ausschließen: Unter 
muslimischer Herrschaft konnten Juden und Christen ihre Religionen praktizieren, 
und das sogar institutionell, ohne dass man sich darin einmischte. Ganz anders 
verhält es sich in säkular-liberalen Systemen, die Religion nur unter der Bedingung 
zulässt, dass sie sich dem staatlich definierten Wertekanon (oder „Staatsräson“) 
unterordnet und damit weit stärker eingreift als historische muslimische 
Regierungen, die echte Vielfalt bestehen ließen. Intoleranz bedeutet also nicht, auf 
eine Wahrheit zu bestehen, sondern anderen den Respekt oder das Recht auf ihre 
eigenen Überzeugungen zu verweigern. 

 

„Es ist beleidigend, anderen zu sagen, sie lägen falsch.“ 

Jemandem zu widersprechen ist noch lange keine Beleidigung. Entscheidend ist 
die Art und Weise, wie man es tut, und nicht die Tatsache, dass man es tut. Der 
Qurʾan fordert dazu auf, zum Weg Gottes {{mit Weisheit und schöner 
Ermahnung}}22 einzuladen. Außerdem werden in anderen gesellschaftlichen 
Kontexten Meinungsverschiedenheiten ganz selbstverständlich hingenommen – 
etwa bei politischen Debatten, in denen widersprüchliche Positionen offen 
benannt und kritisiert werden, ohne dass dies gleich als Beleidigung gilt. Wie 
könnte man dann überhaupt mit anderen Menschen zurechtkommen? Und mal 
ganz davon abgesehen: Warum sollte man sich durch das Urteil einer Religion in 
der Heilsfrage beleidigt fühlen, wenn man doch gar nicht daran glaubt, dass diese 
Religion wahr ist? Als Muslime gelten wir aus Sicht anderer Traditionen genauso 
als für alle Ewigkeit verdammt, und doch interessiert uns das herzlich wenig, 
geschweige denn erst fühlen wir uns dadurch angegriffen oder gekränkt, eben 
weil wir davon überzeugt sind, der absoluten Wahrheit zu folgen. Und schließlich: 
Wenn jemand wirklich glaubt, dass ein bestimmter Weg zur Erlösung führt, wäre 
es doch gerade dann fahrlässig, egoistisch, verantwortungslos - und was 
Exklusivsten sonst noch alles vorgeworfen wird -, diese Überzeugung für sich zu 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 20 von 28 

 



 
behalten. Derjenige, der schweigt, behält die (vermeintliche) Wahrheit und 
Erlösung für sich allein, während jemand, der freundlich und wohlwollend darüber 
spricht, gerade Nächstenliebe und Respekt zeigt. 

 

„Viele Menschen haben die Botschaft des Islam nie bekommen – ​
wie kann Gott sie dann bestrafen?“ 

Der Islam unterscheidet klar zwischen entschuldbarer und unentschuldbarer 
Unwissenheit. Mit anderen Worten: Nicht jeder, der den Islam nicht angenommen 
hat, dem wird auch dasselbe Schicksal zuteil. Wer nie die vollständige und 
unverfälschte Botschaft des Islam erhalten hat, fällt in eine andere Kategorie als 
jemand, der sie erhalten, verstanden und bewusst abgelehnt hat. Auch gibt es 
Menschen, die zwar nach der Wahrheit suchen, aber nur verzerrte oder 
irreführende Informationen über den Islam fanden und daher nie mit seiner 
Botschaft in authentischer Form in Berührung kamen. Andere wiederum hatten 
durchaus Zugang zu zuverlässigen Quellen, blieben jedoch in der Wahrheitssuche 
gleichgültig oder folgten blind den Gewohnheiten ihres Umfelds, ohne sich jemals 
ernsthaft mit den großen Fragen des Lebens auseinanderzusetzen. Auch das ist 
eine Form von Verantwortung. Darüber hinaus besteht im Islam das Konzept, dass 
Menschen, die im Diesseits keine Möglichkeit hatten, die Wahrheit zu erkennen, 
einer individuellen Prüfung unterzogen werden können – auch im Jenseits. In 
jedem Fall gilt: Das Urteil darüber, wer zu welcher Gruppe gehört, steht allein Allah 
zu. Im Diesseits richten Muslime nur nach dem Offensichtlichen; das Jenseits 
jedoch gehört Allahs vollkommener und finaler Gerechtigkeit, „und dein Herr tut 
niemandem Unrecht.“23 

 

„Der Islam muss mit der Zeit gehen.“ 

Diese Aussage ist nur insofern korrekt, als dass es um änderbare gesellschaftliche 
Normen geht, nicht aber um göttliche Konstanten (und selbst erstere sind im Islam 
nicht willkürlich, sondern unterliegen der islamischen Wissenschaft des Fiqh, in 
der präzise herausgearbeitet wird, was kulturell und gesellschaftlich abhängig ist 
und was nicht). Religiöse Lehren über Gott, Offenbarung, Moral oder Erlösung 
 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 21 von 28 

 



 
können nicht denselben Schwankungen ausgesetzt sein wie Modetrends oder 
politische Ideologien. Denn eine Wahrheit, die sich mit jeder Epoche ändert, wäre 
keine Wahrheit, sondern nur Zeitgeist. Gerade die Annahme, Religion müsse sich 
ständig anpassen, widerspricht sich selbst: Wenn Wahrheit wirklich relativ wäre, 
könnte auch der heutige Pluralismus morgen als „veraltet“ oder „falsch“ gelten – 
womit sich die Behauptung wieder selbst aufhebt. 

 

„Es gibt keine objektive Wahrheit – alles ist subjektiv.“ 

Diese Behauptung widerspricht sich selbst, denn wer sagt, „alles sei subjektiv“, 
formuliert selbst einen allgemeinen Wahrheitsanspruch. Wenn die Aussage also 
objektiv gemeint ist, widerlegt sie sich selbst. Wenn sie subjektiv gemeint ist, ist 
sie für niemanden bindend und somit bedeutungslos. Der Relativismus kann daher 
logisch nicht Bestand halten: Er behauptet, keine Religion dürfe absolute Wahrheit 
beanspruchen, während er doch selbst eine absolute Aussage über Wahrheit trifft.  

 

„Exklusivismus fördert Gewalt.“ 

Tatsächlich zeigt die Geschichte genau das Gegenteil. Milliarden von Exklusivisten 
leben friedlich miteinander, während Gewalt meist aus politischen, wirtschaftlichen 
oder ethnischen Konflikten entsteht. Ein fester Glaube an eine göttliche Wahrheit 
kann vielmehr zu ethischem Verhalten motivieren, weil der Gläubige Verantwortung 
und Furcht vor Gott empfindet. Die Lehre vom alleinigen Wahrheitsanspruch in 
einer Religion verpflichtet also nicht zu Hass und Spaltung, sondern zu Würde, 
Disziplin und Gerechtigkeit im Umgang mit seinen Mitmenschen. 
 

„Vormoderne Gelehrte kannten andere Religionen kaum.“ 

Diese Behauptung ist historisch falsch. Zahlreiche klassische Gelehrte - von Ibn 
Hazm über al-Ghazali bis Ibn Taymiyyah - setzten sich detailliert mit den Lehren 
des Christentums und Judentums oder auch anderen Philosophien und 
Strömungen auseinander. Vor allem aber verkennt das Argument den Kernpunkt: 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 22 von 28 

 



 
Der islamische Glaubenssatz über Wahrheit und Falschheit hängt nicht vom 
Wissensstand einzelner Gelehrter ab, sondern vom Anspruch göttlicher 
Offenbarung. Selbst wenn manche Gelehrte weniger über andere Traditionen 
gewusst hätten, bliebe der normative Maßstab derselbe, weil er sich auf 
Offenbarung gründet, nicht auf „menschliche Vergleichsstudien“. 
 
 

Schluss: Einheit durch Wahrheit 

Der moderne religiöse Pluralismus versucht, Frieden zu stiften, indem er 
Wahrheitsansprüche relativiert. Ein wenig erinnert er dabei an ein verzweifeltes 
Elternteil, das einen Streit schlichten will, indem es allen Kindern gleichzeitig 
weismacht, sie hätten recht – nicht weil das stimmt, sondern weil es dem Streit so 
am schnellsten ein Ende setzt. Der Islam dagegen bietet Frieden durch Wahrheit, 
indem er zwar die Vielfalt von Völkern und Kulturen anerkennt, sie aber auf einen 
gemeinsamen Ursprung zurückführt: denselben Schöpfer, dieselbe fiṭrah und 
dieselbe Prophetentradition, die die Menschheit seit ihrem Anbeginn zu dem Einen 
Gott ruft. Einheit im Islam entsteht nicht durch das Aufheben von Unterschieden, 
sondern durch die gemeinsame Orientierung und Ausrichtung ebendieser 
Unterschiede auf dieselbe göttliche Botschaft, die mit der Sendung des Propheten 
Muhammed صلى الله عليه وسلم ihre Vollendung gefunden hat. 

Gerade hier zeigt sich die Einzigartigkeit des Islams. Er vereint Menschen aus 
völlig unterschiedlichen Kulturen, mit verschiedenen Sprachen und ganz 
unterschiedlichen Lebensrealitäten, allein auf Grundlage des Glaubens an den 
Einen Gott – etwas, das weder Nationalismus noch ethnische Zugehörigkeit noch 
moderne Ideologien wie Humanismus oder Säkularismus jemals zu leisten 
vermochten. Zwar hat auch das Christentum Menschen über Kulturen und Länder 
hinweg miteinander geeint, doch beruht diese Einheit nicht auf einem einheitlichen 
Gottesverständnis wie im Islam. 

Doch selbst Christen erkennen an, dass unterschiedliche Vorstellungen über Gott 
und Wahrheit - selbst wenn diese innerhalb der eigenen Religion herrschen, wie im 
Fall von Trinitariern und Unitariern - keine Nebensächlichkeiten sind, sondern reale 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 23 von 28 

 



 
Konsequenzen für das Jenseits haben. Der religiöse Pluralismus hingegen 
versucht genau diese Unterschiede zu entschärfen, indem er sie für letztlich 
bedeutungslos erklärt. Ironischerweise treibt er gerade dadurch einen Keil 
zwischen Menschen, die mit ihren religiösen Differenzen oft weitaus gelassener 
und reifer umgehen. 

In gewisser Weise erinnert er an eine bekannte Geschichte von zwei Brüdern, die 
jeweils zu unterschiedlichen Religionen konvertierten. Für beide war klar, dass sie 
die religiöse Überzeugung des anderen nicht teilten und deshalb auch nicht an 
den religiösen Feierlichkeiten des jeweils anderen teilnehmen  würden. Für sie 
selbst stellte das überhaupt kein Problem dar – ganz im Gegensatz zu ihrem Vater, 
der dies als Intoleranz wertete, gerade weil er überzeugt war, religiöse 
Unterschiede dürften keine Rolle spielen (vielleicht erinnert das so manchen Leser 
an Szenarien mit der Schule oder dem Arbeitsplatz im Hinblick auf die alljährliche 
Weihnachtsfeier).  

Tatsächlich sind es häufig genau diese scheinbar „objektiven“ oder 
„unparteiischen“ Außenstehenden - oft Atheisten, Agnostiker oder, wie eingangs 
erwähnt, „Non-Affiliates“ -, die mit vagen Aussagen wie „Egal welche Religion, 
hauptsache man ist ein guter Mensch“ auftreten und so erst recht für Spannungen 
sorgen. Denn wie am Beispiel der Brüder zu sehen, sind es gerade die Anhänger 
unterschiedlicher Religionen selbst, die kein böses Blut gegeneinander hegen, 
wenn man davon ausgeht, dass der andere auf dem Holzweg ist. Ganz im 
Gegenteil: Man nimmt diese Unterschiede ernst, ohne sie zu dramatisieren, und 
wünscht einander letztlich das Beste.24 

Dass solche Unterschiede nicht zwangsläufig zu Feindschaft führen, zeigt sich 
auch daran, dass religiöse Traditionen seit jeher klare begriffliche 
Unterscheidungen kennen, ohne sich darüber zu empören. So unterscheidet der 
Islam beispielsweise zwischen Gläubigen und kuffār25 während Zeugen Jehovas 
zwischen „Zeugen“ und sogenannten „weltlichen Menschen“26 unterscheiden. 

Muslime haben also wirklich keinen Grund, sich für den Wahrheitsanspruch ihrer 
eigenen Religion zu schämen, denn letztlich folgt jeder Mensch irgendeiner 
Überzeugung, weil er sie für richtig hält – auch die „Unparteiischen“. Der Islam 
beansprucht dabei nicht einmal ein „Monopol“ auf Wahrheit, sondern erinnert 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 24 von 28 

 



 
lediglich daran, dass es nur eine Wahrheit geben kann, so wie es eben nur einen 
Schöpfer gibt, und dass sich Spuren dieser Wahrheit zwar in vielen Traditionen 
finden, doch ihre Richtigkeit und Vollständigkeit nur im Islam gewahrt wurden. 

Dass viele Menschen heute allergisch auf Wahrheitsfragen reagieren, liegt weniger 
an Religion selbst als an ihrem historischen Missbrauch. Doch die Antwort darauf, 
alle Religionen seien gleichermaßen wahr, löst das Problem nicht – sie macht, wie 
schon abermals betont, Wahrheit bedeutungslos. Die Tatsache, dass es viele 
verschiedene Religionen gibt, sagt nichts über ihre Richtigkeit aus, ebenso wenig 
wie im Gerichtsfall alle Verdächtigen gleichzeitig schuldig sein können. Der Atheist 
leugnet den Täter; der Pluralist erklärt alle zu Tätern. Beide umgehen die 
eigentliche Aufgabe: ans Eingemachte und der Wahrheit ehrlich auf den Grund zu 
gehen.  

Genau dieser Anspruch - der Wahrheit auf den Grund zu gehen - ist im Islam 
zentral. Er behauptet nicht nur Wahrheit, sondern fordert ausdrücklich dazu auf, 
sie zu prüfen. Der Qur’an verlangt keinen blinden Glauben, sondern stellt seine 
Leser immer wieder vor die Herausforderung: „Bringt ein Buch wie dieses hervor“, 
„Bringt eine Sure ihresgleichen“, „Denkt nach, vergleicht, prüft!“ Der Islam ist keine 
Zirkelschluss-Behauptung, sondern eine Einladung zur aufrichtigen Untersuchung. 

Dieser Prüfungsanspruch macht aber auch deutlich, weshalb der religiöse 
Pluralismus lange unterschätzt wurde. Was über Jahre wie eine harmlose, in sich 
widersprüchliche Idee erschien, erweist sich heute als anschlussfähig und 
instrumentalisierbar – gerade weil er Wahrheit relativiert und damit uninteressant 
macht. Am Beispiel des Abrahamismus können wir ganz klar sehen, welche 
politischen Konsequenzen das haben kann. Für Muslime bedeutet das, wachsam 
zu bleiben und sich in ihrer Religion umso fester zu verankern, denn das, was 
Wahrheit relativiert, lässt sich morgen auch politisch missbrauchen. 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 25 von 28 

 



 
Quellverzeichnis 

1. Zawadi, B. (2023). Deconstructing Religious Pluralism (dreiteilige Vortragsreihe). YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=T7HoJKg0KRM ; https://www.youtube.com/watch?v=VPiSPqxPFJs ; 
https://www.youtube.com/watch?v=NQWbSmdGHqw . Auch in deutscher Übersetzung verfügbar, beginnend mit: 
https://www.youtube.com/watch?v=x1SJuG6VfaE 
 

____ 
 
 

Fußnoten  

1.​ Obwohl die drei Begriffe eng miteinander verwandt sind, lassen sie sich nur bedingt austauschbar 
verwenden. 
Während der Perennialismus von der Annahme einer zeitlosen, allen Religionen zugrunde liegenden 
metaphysischen „Urwahrheit“ ausgeht, die sich in unterschiedlichen religiösen Symbolen und Traditionen 
ausdrückt (ohne notwendigerweise an eine konkrete Offenbarung oder einen Gottesbegriff gebunden zu 
sein), versteht der Universalismus die Religionen als verschiedene Ausdrucksformen einer gemeinsamen 
göttlichen Wahrheit. Aus dieser Annahme leitet der Universalismus zusätzlich die moralische 
Gleichwertigkeit der Religionen sowie ihre Fähigkeit ab, den Menschen - jede auf ihre Weise - zu Gott zu 
führen. Der religiös-soteriologische Pluralismus (von griech. sōtēria = „Rettung“, „Heil“) bezeichnet 
schließlich die konkrete, theologische Vorstellung, dass alle Religionen gleichermaßen zur Errettung im 
Jenseits führen. ​
Um die Argumentation in diesem Whitepaper zu vereinfachen, wird im Nachfolgenden der Begriff religiöser 
Pluralismus als Sammelbegriff verwendet – gemeint ist damit jedoch nicht die bloße gesellschaftliche 
Koexistenz verschiedener Religionen, mit der der Islam, wie im weiteren Verlauf gezeigt wird, kein Problem 
hat. 

2.​ Ein bekanntes Beispiel hierfür ist die sog. „Gartenmoschee“ im Schlossgarten von Schwetzingen. Sie 
wurde Ende des 18. Jahrhunderts von Nicolas de Pigage im Stil einer Moschee errichtet, diente jedoch nie 
als solche. Vielmehr war sie Teil des aufklärerischen Gesamtkonzepts des Gartens und sollte religiöse 
Vielfalt symbolisch darstellen. Auffällig ist dabei, dass das Gebäude bewusst so angelegt wurde, dass es 
von keinem Standpunkt aus vollständig zu erfassen ist: Je nach Blickwinkel zeigt sich immer nur ein Teil 
des Bauwerks, sodass sich das „ganze Bild“ erst durch Bewegung und eigenes Nachdenken 
zusammensetzen soll. Auch die Inschriften an und innerhalb des Gebäudes tragen zu diesem Eindruck bei: 
Zwar greifen sie teilweise religiöse Zitate auf, diese bleiben jedoch bewusst allgemein gehalten, 
überschneiden sich mit anderen Traditionen oder erscheinen eher als zeitlose Weisheiten denn als *eine* 
eindeutige Offenbarung. Religiöse Wahrheit erscheint hier nicht als etwas klar Abgegrenztes oder 
Eindeutiges, sondern als perspektivabhängig – und wird so, ganz im Geist der Aufklärung, bewusst 
relativiert. 

3.​ Ein ähnlicher Vergleich, der dem ein oder anderen vielleicht bekannt sein dürfte, stellt Gott als einen Baum 
dar, dessen Äste die verschiedenen Religionen symbolisieren.  

4.​ Sure al-ʿImran (3), Vers 19. 
5.​ Sure al-A’raf (7), Verse 157-158. 
6.​ Sure al-ʿImran (3), Vers 85. 
7.​ Sure at-Tauba (9), Vers 33. 
8.​ Buchari 1385. 
9.​ Sahih Muslim 214. 
10.​Sahih Buchari 1356. 
11.​Musnad Ahmad 15156. 
12.​Sahih Muslim 153. 
13.​Al-Tirmidhi 2167. 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 26 von 28 

 



 
14.​Sure al-Baqarah (2), Vers 62. 
15.​Sure al-Maida (5), Vers 48. 
16.​Sure Yunus (10), Vers 99. 
17.​Sure Hud (11), 118. 
18.​Sure al-Hujurat (49), Vers 13. 
19.​Sure al-Maida (5), Vers 82. 
20.​Sahih Buchari 1312, Sahih Muslim 961. 
21.​Riyad as-Saliheen 419. 
22.​Sure an-Nahl (16), Vers 125. 
23.​Sure al-Kahf (18), Vers 49.  
24.​Als Muslime sind wir optimistisch und gehen nicht durch unseren Alltag mit der Horror-Vorstellung, dass 

jeder nichtmuslimische Freund, Arbeitskollege oder Nachbar zwangsläufig in die Hölle kommt (wir wissen ja 
nicht einmal über unseren Ausgang Bescheid, sprich: ob wir auch als Muslime sterben, möge Allah uns 
standhaft machen). Der Islam unterscheidet zwischen allgemeinen Aussagen über andere Religionen und 
Lebenswege und dem Urteil über Individuen, deren Inneres und letztendliches Schicksal allein Allah kennt. 
Nur dort, wo die Offenbarung selbst ein ausdrückliches Urteil über eine bestimmte Person fällt (wie im Fall 
Abu Lahabs), darf ein Muslim solches Wissen übernehmen. Darüber hinaus gilt: Im Diesseits richten 
Muslime nur nach dem Offensichtlichen. Wer als Nichtmuslim stirbt, dessen endgültiges Schicksal kennen 
wir nicht; wir wissen lediglich, dass nach seinem Tod kein Bittgebet mehr für ihn gesprochen werden darf, 
denn jetzt ist er der vollkommenen Gerechtigkeit Allahs überlassen. Doch solange ein Mensch lebt, bleibt 
die Tür der Rechtleitung offen, und es gehört zu den Aufgaben der Muslime, sowohl für sich selbst als auch 
für andere dafür zu beten. Der Islam unterscheidet also klar, ohne vorab zu verurteilen, und verbindet 
Deutlichkeit in der Lehre mit Barmherzigkeit im Umgang mit anderen. 

25.​Der Begriff kāfir beschreibt wortwörtlich jemanden, der die Wahrheit verdeckt oder leugnet. 
26.​An dieser Stelle sehe ich bewusst von einer spezifischen Definition ab, denn als Muslime wissen wir 

offensichtlich nur allzu gut, wie problematisch es ist, wenn Außenstehende religiöse Begriffe vereinfachen, 
verallgemeinern oder ihnen Bedeutungen zuschreiben, die gar nicht stimmen. In Foren oder 
Diskussionsrunden von Zeugen Jehovas finden sich verschiedene Erklärungen dessen, was mit „weltlichen 
Menschen“ gemeint ist, teils neutral als Bezeichnung für Nichtmitglieder, teils moralisch oder theologisch 
stärker aufgeladen und wertend. Unabhängig davon zeigt sich jedoch, dass der Begriff der Abgrenzung und 
Kategorisierung dient. 

 

 

Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ... One Ummah Forum 27 von 28 

 



One Ummah Forum www.ouforum.com·  WHITEPAPER  ·

Dieses Whitepaper wurde vom One Ummah Forum veröffentlicht und darf in seiner  
ursprünglichen, unveränderten Form frei weitergegeben und verbreitet werden.

Der Inhalt dieses Dokuments darf für nicht-kommerzielle Zwecke – einschließlich  
Bildungs- und Forschungszwecken – kopiert, zitiert oder weiterverwendet werden, sofern 

eine ordnungsgemäße Quellenangabe zum One Ummah Forum als ursprünglicher Urheber 
erfolgt.

Eine kommerzielle Nutzung, Weiterverbreitung zu Gewinnzwecken oder jegliche  
Modifikation des Inhalts ist strengstens untersagt.

© One Ummah Forum. Alle Rechte vorbehalten.

Der Autor dieses Whitepapers – Y. L. Essaoudi – hat sich im Rahmen eines intensiven Selbststudiums und fundierter Recherchen  
eingehend mit dem Thema auseinandergesetzt. Es wurde großer Wert auf die Überprüfung der Quellen und die Sicherstellung der inhaltlichen 
Genauigkeit gelegt. Nach Fertigstellung wurde der Inhalt von unserem Qualitätssicherungsteam geprüft und freigegeben.


	Überblick 
	Der Ursprung des religiösen Pluralismus und seine Formen 
	 
	Die „Abraham Accords“:  Abrahamismus als politische Vision 
	Der Islam und der Anspruch auf Wahrheit 
	Der Qurʾan über den islamischen Wahrheitsanspruch 
	Aussagen des Propheten ﷺ über den islamischen Wahrheitsanspruch 
	Konsens der Gelehrten 
	Missverständnisse und Einwände gegen den islamischen Wahrheitsanspruch  
	1) Fehlinterpretationen aus Qur’an und Sunnah 
	Die vermeintliche Gleichstellung der Glaubensgemeinschaften 
	„Wenn Allah gewollt hätte, gäbe es nur eine Religion“ 
	„Die Christen stehen den Gläubigen am nächsten“ 

	Hadithe, die häufig missverstanden werden 

	2) Rationale Einwände 
	„Die Haltung des Exklusivismus ist arrogant.“ 
	 
	„Es reicht, ein guter Mensch zu sein.“ 
	„Du bist nur Muslim, weil du so erzogen wurdest.“ 
	„Exklusivismus ist intolerant.“ 
	„Es ist beleidigend, anderen zu sagen, sie lägen falsch.“ 
	 
	„Viele Menschen haben die Botschaft des Islam nie bekommen – ​wie kann Gott sie dann bestrafen?“ 
	 
	„Der Islam muss mit der Zeit gehen.“ 
	„Es gibt keine objektive Wahrheit – alles ist subjektiv.“ 
	„Exklusivismus fördert Gewalt.“ 
	„Vormoderne Gelehrte kannten andere Religionen kaum.“ 

	Schluss: Einheit durch Wahrheit 
	 
	Quellverzeichnis 
	Fußnoten  

