Egal ob Jesus, Buddha oder Allah ...

Ist Wahrheit teilbar oder eins?



Uberblick

Vor wenigen Wochen kursierte in den sozialen Medien ein kurzer Ausschnitt aus
einer Gesprachsrunde zwischen muslimischen und christlichen Frauen. Darin fragt
eine Teilnehmerin auf der muslimischen Seite ihre Sitznachbarin: ,Glaubst du,
dass Christen ins Paradies kommen?“ Die befragte Schwester antwortet
selbstbewusst: ,Ja, das glaube ich.” |hre Gesprachspartnerin nickt interessiert,
nahezu beildufig — so, als ware das eine Antwort, die man in jedem Fall erwarten
wurde.

Gerade als das christliche Lager etwas erwidern will, ergreift eine dritte Schwester
das Wort und holt weiter aus: ,,Richtig, das glauben wir. Allah spricht im Qur’an nie
die Muslime an, sondern die Glaubigen. Und das schlieBt jeden ein, der an den
Gott Abrahams glaubt. Das Wort ,Muslim* bedeutet nicht: jemand, der betet und
fastet. Das Wort ,Muslim‘ bedeutet: jemand, der sich Gott hingibt. Also ist jeder,
der sich Gott hingibt, im eigentlichen Sinn ein Muslim.*

Unter dem Video haufen sich tausende positive Kommentare: ,Das ist das wahre
Verstandnis des Islams, wenn man ihn nur mit dem Herzen versteht!”

»,Endlich jemand, der wirklich gebildet ist und
die Botschaft des Qur’an richtig weitergibt!*

,Das zeigt die umfassende Natur des Islams: einer Religion
der Barmherzigkeit, Aufrichtigkeit und Verbundenheit mit
dem Géttlichen — nicht der Ausgrenzung oder Uberlegenheit.”

Und dann, zwischen all der Zustimmung und dem Jubel, ein einzelner, zunachst
unscheinbarer Kommentar: ,,Warum sollte ich dann lGberhaupt konvertieren?*



Ob der Urheber damit wirklich auf etwas hinaus wollte oder nicht — dieser kurze
Satz entbldéBt doch die eigentliche Problematik, die selbst die christliche Front in
dem Video unmittelbar zu erkennen schien. Denn zwischen den Zeilen schwingt
darin die Frage mit: Wenn jeder, der ,an Gott glaubt®, bereits als Muslim gilt, wozu
braucht es dann Uberhaupt noch Offenbarung, Prophetentum oder gar den Islam
selbst?

Waéhrend sich die Schwestern in dem viralen Clip zumindest noch auf einen
gemeinsamen abrahamitischen Ursprung der Religionen berufen (der jedoch
selbst - wie wir im weiteren Verlauf noch sehen werden - nicht ganz
unproblematisch ist) entspringen ihre Worte doch einer Denkrichtung, die noch viel
weiter geht. Ihr scheinbar ,umfassendes®, ja geradezu ,,aufgeklartes” Verstandnis
spiegelt eine ldeologie wider, die in der modernen Religionsphilosophie als
Perennialismus, Universalismus oder religiés-soteriologischer Pluralismus’
bezeichnet wird - die Uberzeugung, dass alle Religionen letztlich ein und
denselben Gott anbeten und lediglich verschiedene Wege zu einem gemeinsamen
Ziel seien, ganz nach dem Motto: Alle Wege filhren nach Rom.

Heute begegnen uns die Spuren dieser Philosophie Uberall: in interreligidsen
Foren, Friedensgebeten, universellen Gebetsraumen und anderen Projekten, die
Religionen auf den kleinsten gemeinsamen Nenner reduzieren.? Auf den ersten
Blick wirkt diese Idee allemal anziehend und versdhnlich. Immerhin verspricht sie
nicht nur Harmonie und Frieden in Zeiten von Krieg, Hass und Spaltung, sondern
sie bietet dariber hinaus auch die trostliche Vorstellung, dass am Ende niemand
falsch liegt und alle Menschen gemeinsam ins Paradies kommen.

Doch abgesehen davon, dass mit dieser Gleichsetzung aller Glaubensrichtungen
eine ganze Reihe von logischen Widersprichen einhergeht, hat diese
Uberzeugung auch ihren Preis: Mit ihr verschwindet die Frage nach Wahrheit
selbst, und das nicht nach irgendeiner, sondern nach einer absoluten. Denn wer
glaubt, dass ohnehin alle Wege legitim sind, hat gar keinen Grund mehr, nach dem
Wahren zu suchen. Das Streben nach Gewissheit weicht einer Haltung der
Gleichgultigkeit, und wo einst noch um Wahrheit gerungen wurde, wird heute nur
noch mit der Achsel gezuckt.



Die Frage ist nur: Wem kommt das zugute? Vielleicht etwa jenem s&kular-liberalen
~Mutterschiff, das sich im Deckmantel von Begriffen wie ,Toleranz* und
Neutralitat® als moralische Autoritat prasentiert und so, ganz zufallig wie auch
bequem, alle Religionen ihren eigenen MaBstaben unterordnet? Letztere werden
lediglich zu verschiedenen, subjektiven Geschmacksrichtungen innerhalb eines
unangefochtenen Weltbilds, das vorgibt, sie alle gleichermaBen zu umfassen, und
genau dadurch jede einzelne von ihnen aushohilt.

Dieses Whitepaper mdchte die Auffassung, dass alle Religionen gleich wahr bzw.
gultig seien, kritisch beleuchten und zeigen, weshalb sie sowohl aus islamischer
Sicht problematisch als auch rational nicht haltbar ist. Gleichzeitig soll es junge
Muslime dazu befahigen, die islamische Position zu verstehen, zu festigen und sie,
ganz ohne Scham oder die Abwertung anderer, selbstbewusst zu vertreten.

Der Ursprung des religiosen Pluralismus und
seine Formen

Man stelle sich folgendes Gedankenexperiment vor: Eine Gruppe von Blinden trifft
auf einen Elefanten. Der eine greift nach dem Bein und sagt: ,,Das ist ein Baum!*
Der andere fuhlt den RUssel und meint: ,Nein, das ist eine Schlange!“ Ein Dritter
ertastet den StoBBzahn und ist Uberzeugt: ,Das ist ganz sicher ein Speer!* Am Ende
geraten sie in Streit dariber, obwohl sie doch alle ein und dasselbe Wesen vor
sich haben.

Na, hast du gerade zugestimmt? Man liest dieses Gleichnis und ertappt sich
vielleicht bei dem Gedanken: Ja, klingt doch plausibel. SchlieBlich scheint es auf
so einfache Art und Weise zu erklaren, weshalb Menschen einander missverstehen
und jeder irgendwie Recht hat. Doch vielleicht liegt ja genau darin die Falle: in
dieser bestechenden Einfachheit eines eigentlich differenzierten Sachverhalts.
Kein Wunder also, dass es heute zu einer der beliebtesten Metaphern des
modernen religidsen Diskurses geworden ist.?



BerUhmt gemacht hat dieses Beispiel der britische Religionsphilosoph John Hick,
ein bekennender Katholik aus dem 20. Jahrhundert, der an Universitaten in
England und den USA lehrte und - nicht zuletzt aufgrund seines ,Elefanten” - bis
heute als eine der einflussreichsten Stimmen des religidsen Pluralismus gilt. Durch
seine engen Bekanntschaften mit Muslimen aus dem indischen Subkontinent
begann er zu zweifeln, ob es gerecht sein kdnne, dass moralisch integre und
gottesfirchtige Menschen anderer Glaubensrichtungen von der Erlésung im
Jenseits ausgeschlossen sein sollten, nur weil sie Jesus nicht als Sohn Gottes
anerkannten. Aus diesem flr ihn ethischen Dilemma heraus formulierte er seine
pluralistische Theologie: Nicht eine Religion allein besitze die Wahrheit Gber Gott,
sondern jede spiegele nur eine Facette derselben gottlichen Wirklichkeit wieder.

Hick war jedoch keineswegs der Erste, der den Gedanken religiéser Vielfalt
aufgriff. Schon im antiken Rom konnten verschiedene Gottheiten nebeneinander
angebetet werden, ohne dass man einander widersprach oder gar bekehrte. Mit
dem Aufkommen des Christentums anderte sich das grundlegend. Zum ersten
Mal trat eine Religion auf, die ihren Wahrheitsanspruch universell verstand und
gleichzeitig exklusiv machte. Die zentrale Botschaft lautete: Erldsung und Heil gibt
es nur durch Christus. Dieser Anspruch stand im scharfen Kontrast zur romischen
Vorstellung religidser Koexistenz und fihrte schlieBlich dazu, dass das frlhe
Christentum dort bekampft wurde, allerdings weniger aus intellektueller Ablehnung
heraus und mehr aufgrund der potenziellen Bedrohung, die es nach Ansicht der
romischen Herrscher fur die 6ffentliche Ordnung stellte.

Viele Jahrhunderte spater, im Zeitalter der Entdeckungsreisen, wurde dieses
Exklusivitatsverstdndnis dann erstmals rational hinterfragt. Europaische Christen
begegneten Volkern, die nie von Jesus gehort hatten und doch in ihren Religionen
moralisch integer und spirituell erfullt wirkten. Die Vorstellung, all diese Menschen
seien allein wegen ihrer Unwissenheit verloren, erschien vielen untragbar. Hinzu
kamen weitere Entwicklungen wie die Instrumentalisierung der Religion durch
kirchliche und staatliche Institutionen sowie der Konflikt zwischen Kirche und
wissenschaftlichem Fortschritt. Zusammen flhrten all diese Faktoren zu einer
tiefgreifenden Verschiebung im Religionsverstandnis: Religion wurde zunehmend
als kulturelles Phdnomen gesehen, als Ausdruck einer universellen menschlichen



Sehnsucht nach ,dem Géttlichen®, nicht aber als klare Offenbarung und
Rechtleitung Gottes Hochstpersoénlich.

Wahrend der Aufklarung im 18. Jahrhundert gewann diese Sichtweise dann weiter
Auftrieb. Philosophen und Rationalisten spotteten dber den exklusiven
Wahrheitsanspruch der Kirche: Sollten Millionen Chinesen oder Inder etwa bis in
alle Ewigkeit verdammt sein, nur weil sie Jesus nicht kannten? Glaube wurde zum
Gegenstand menschlicher Vernunft und Logik, sodass die Suche nach einem
Uberkonfessionellen MaBstab schlieBlich zu der Idee fihrte, dass alle Religionen
auf eine gemeinsame go6ttliche Quelle zurlckgehen und sich lediglich in
Symbolen, Formen und Sprachen unterscheiden (dies im scharfen Kontrast zu
atheistischen Positionen, die Religion wiederum ganz verwerfen).

Damit war der geistige Nahrboden flir den modernen religidsen Pluralismus gelegt.
In den 1930er Jahren, kurz nach der Abschaffung des Osmanischen Kalifats,
fanden etwaige Gedanken auch in islamischen Kreisen Resonanz. Manche
verweisen dabei bis heute auf Sufidenker wie Ibn ‘Arabi oder Rumi, doch in
Wirklichkeit handelt es sich nicht um eine historische, sondern um eine moderne
Bewegung. Zu ihren bekanntesten Vertretern zahlen der franzésische
Metaphysiker und Esoteriker René Guénon und sein Schiler Frithjof Schuon, die
beide den Islam annahmen und sich spater als ‘Abd al-Wahid Yahya bzw. ‘Isa Nur
ad-Din Ahmad einen Namen machten. Sie verbanden die islamische Mystik des
Sufismus mit hinduistischer Metaphysik und brachten so den Perennialismus in
islamische Gewander.

In der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts griffen Personen wie Martin Lings, Gai
Eaton und Seyyed Hossein Nasr ahnliche Ideen auf, letzterer als Herausgeber des
Study Quran, durch den diese Sichtweise bis heute Einfluss auf den
westlich-islamischen Diskurs ausubt.

Was all diese Stromungen miteinander vereint, ist die Vorstellung, dass die
offensichtlichen Unterschiede zwischen den Religionen letztendlich zweitrangig
sind - einfach verschiedene Sprachen, die alle denselben Gott meinen. So
verschiebt sich der MaBstab: Nicht mehr, was man glaubt, zahlt, sondern dass
man (Uberhaupt) glaubt.



Der religidse Pluralismus selbst tritt heute in zwei Hauptformen auf: Der reduktive
Pluralismus konzentriert sich auf Gemeinsamkeiten und behauptet, alle
Religionen teilen ein zentrales Prinzip, das sie gleichermaBen fur die Erldsung im
Jenseits qualifiziert, so z. B. Liebe, Hingabe oder Moral. Der nicht-reduktive
Pluralismus dagegen lasst jedem Glauben seine Unterschiede und Eigenheiten,
erklart aber alle gleichermaBen flr gultig und von Gott gewollt.

Am Ende laufen beide Formen jedoch auf dieselbe Annahme hinaus: dass
Wahrheit relativ ist. Wenn jedoch alle Wege gleichermaBen richtig sind, wird der
Wahrheitsbegriff obsolet und Heilige Schriften sind nichts weiter als viele
verschiedene Erzdhlungen Uber das Goéttliche. Das Ergebnis dessen zeigt sich
deutlich in der wachsenden ,,New-Age“-Spiritualitdt und der rapide zunehmenden
Zahl der sogenannten ,Non-Affiliates“ — Menschen, die zwar an ,etwas Hoheres“
glauben, sich aber keiner Religion zugehérig fihlen (wollen). Zwar wirken hier
verschiedene Faktoren zusammen, doch der religidse Pluralismus z&hlt zweifellos
zu den primaren Triebkraften hinter dieser Entwicklung und bleibt dabei nicht
lAnger auf personliche Spiritualitdt oder akademische Debatten beschrankt,
sondern reicht inzwischen bis in die Weltpolitik.

Die ,,Abraham Accords“: Abrahamismus als politische Vision

Bevor wir im nachsten Abschnitt die islamische Position zum Wahrheitsanspruch
darlegen, ist es uns als One Ummah Forum ein besonderes Anliegen, auf aktuelle
Entwicklungen im Weltgeschehen aufmerksam zu machen, in denen die Idee des
religidsen Pluralismus bereits konkrete politische Gestalt annimmt.

Im Kontext der sogenannten ,Abraham Accords“ wird zunehmend von einer
gemeinsamen ,abrahamitischen Identitat“ von Judentum, Christentum und Islam
gesprochen. Diese Rhetorik zielt darauf ab, die genannten Religionen auf einen
vermeintlich gemeinsamen religiosen Kern zu reduzieren und den Eindruck zu
erwecken, sie stellten im Wesentlichen gleichwertige Wege zu Gott dar, deren
Unterschiede vor allem historischer oder kultureller Natur seien. Religiose Vielfalt
wird hier nicht nur geduldet, sondern aktiv theologisch umgedeutet und zugleich
politisch instrumentalisiert.



Besonders deutlich wird diese Entwicklung vor dem Hintergrund des anhaltenden
Genozids in Paldstina. Wahrend mehrere mehrheitlich muslimische Staaten ihre
politischen Beziehungen zu Israel normalisieren, dient der Verweis auf eine
gemeinsame ,abrahamitische® Grundlage zunehmend als moralisch-religitése
Rechtfertigung. Zentrale Glaubensunterschiede werden dabei bewusst
ausgeblendet, um politische Anndherung - insbesondere eben die Normalisierung
mit Israel - als religiés unproblematisch oder sogar winschenswert erscheinen zu
lassen. Gerade die Einbindung muslimischer Lander macht diese Entwicklung
umso brisanter. Der Abrahamismus erweist sich hier weniger als Projekt echter
religiéser Verstandigung denn als ideologisches Instrument, das religidose Inhalte
politischen und strategischen Interessen unterordnet.

Der Islam und der Anspruch auf Wahrheit

Nachdem wir gesehen haben, woher die Idee des religiésen Pluralismus stammt,
weshalb sie in der modernen Welt so groBen Anklang findet und fur welche
politischen Zwecke sie heute instrumentalisiert wird, richtet sich der Blick nun auf
die islamische Perspektive. Vorab sei gesagt: Der Islam toleriert religidsen
Pluralismus im gesellschaftlichen Sinn — die Geschichte seiner BlUtezeit belegt das
deutlich. Dies ging sogar so weit, dass in Andalusien oder auch unter der
osmanischen Herrschaft verschiedene Religionen nicht nur nebeneinander
bestehen, sondern dartiber hinaus die ,Leute der Schrift* nach ihren eigenen
Gesetzen richten und ihre Institutionen entsprechend verwalten konnten. In
mancher Hinsicht war diese Form des Zusammenlebens also weitaus liberaler, als
der moderne Liberalismus heute vorgibt zu sein.

Im Folgenden soll gezeigt werden, wie der Islam zwischen Wahrheit und Irrtum,
Rechtleitung und Irrweg unterscheidet, und weshalb diese Unterscheidung mit der
Idee gleichwertiger Religionen, wie sie der religiose Pluralismus propagiert,
grundsatzlich unvereinbar ist.



Der Qur’an uiber den islamischen Wahrheitsanspruch

Die islamische Position zum religiésen Pluralismus ist im Qur'an mehr als deutlich.
Immer wieder betont Allah an verschiedenen Stellen, dass von Ihm keine andere
Religion angenommen wird auBer dem Islam. So hei3t es beispielsweise in dem
bekannten Vers in Sure al-‘Imran:

Gewiss, die Religion ist bei Allah der Islam.?

Der Qur'an verwendet den Begriff Islam hierbei nicht im bloB sprachlichen Sinne
einer allgemeinen ,Hingabe®, sondern als Bezeichnung einer konkret offenbarten
Religion. Besonders deutlich wird dies in den Versen 157 sowie 158 in Sure
al-A'raf, die die Beziehung zwischen friheren Offenbarungen und der Entsendung
Muhammeds 52 prazise beschreiben:

die dem Gesandten, dem schriftunkundigen Propheten, folgen, den sie bei sich in
der Thora und im Evangelium aufgeschrieben finden. [...] Diejenigen nun, die an
ihn glauben, ihm beistehen, ihm helfen und dem Licht, das mit ihm herabgesandt
worden ist, folgen, das sind diejenigen, denen es wohl ergeht. * Sag: O ihr
Menschen, ich bin der Gesandte Allahs an euch alle [...] So glaubt an Allah und
Seinen Gesandten, den schriftunkundigen Propheten, der an Allah und Seine
Worte glaubt, und folgt ihm, auf dass ihr rechtgeleitet sein méget!®

Diese Verse schlieBen ganz klar jede symbolische oder verallgemeinernde
Auslegung des Begriffs Islam aus. Allah erwahnt hier ausdrtcklich die Thora und
das Evangelium als die Heiligen Schriften anderer Religionen und stellt diese der
letzten Offenbarung gegeniber. Wer dem ,Licht* folgt, das mit dem Propheten
herabgesandt wurde - sprich: dem Qur’an, und damit dem Islam - gehért zu den
Erfolgreichen. Zugleich wird klar, dass Muhammed st der Gesandte flr alle
Menschen ist; mit ihm hat Allah die Religion, die Er von der Menschheit verlangt,
endgultig definiert. Frihere Offenbarungen bleiben zwar Teil derselben Wahrheit,
ihre Gultigkeit endet jedoch mit der Entsendung des letzten Propheten, zumal
nach islamischer Sicht die anderen Schriften ohnehin verfalscht wurden.



Wer jetzt immer noch zweifelt, dass mit dem Islam eine ganz bestimmte Religion
gemeint ist, soll die folgenden Worte Allahs erwagen:

Wer aber als Religion etwas anderes als den Islam begehrt,
so wird es von ihm nicht angenommen werden, und im
Jenseits wird er zu den Verlierern gehéren.®

Dieser Vers mag fir viele schwer zu verdauen sein, doch er bringt die logische
Konsequenz eines gottlichen Wahrheitsbegriffs auf den Punkt: Die Wahrheit einer
Religion misst sich nicht an persdnlicher Frommigkeit oder Aufrichtigkeit, sondern
an objektiven MaBstdben — ihrer Koharenz, ihren Beweisen und der Frage, ob sie
tatsachlich das ist, was sie vorgibt zu sein, namlich géttliche Offenbarung. Ein
Mensch kann es noch so ,gut meinen® oder ehrlich darum bemuht sein, innerhalb
seiner eigenen religidsen Tradition ein ,guter Mensch® zu sein, wenn eine Religion
nicht einmal fUr sich beansprucht, von Gott offenbart worden zu sein, oder diesen
Anspruch nicht Uberzeugend begrindet, scheidet sie im Wahrheitsanspruch
bereits aus. Der Qur'an grenzt den Islam daher klar von allen anderen
Glaubensrichtungen ab und definiert eigene MaBstabe von Wahrheit und Moral.

Wir wollen einen letzten Vers heranziehen, der diesen universalen Anspruch noch
einmal unmissverstandlich macht:

Er ist es, Der Seinen Gesandten mit der Rechtleitung und
der Religion der Wahrheit gesandt hat, um ihr die Oberhand
Uber alle Religion zu geben, auch wenn es den
Gétzendienern zuwider ist.”

Der Islam wird hier nicht als eine Alternative unter vielen beschrieben, sondern als
die Religion, die alle anderen Ubertrifft.

Es gibt noch viele weitere Verse, die den islamischen Absolutheitsanspruch
herausstellen und sich wie ein roter Faden durch den Qur’an ziehen, etwa 2:120,
2:135-137, 3:31 und 4:150-151. Ebenso 5:72-73 und 9:31, die den Glauben an
Jesus als Gott oder an religidse Autoritdten als Formen von Schirk verurteilen,
sowie 16:36, wo Allah erklart, dass Er zu jeder Gemeinschaft Gesandte schickte,
die sie zu Seiner alleinigen Anbetung riefen. Zusammen zeigen sie, dass der Ruf



zum tfauhid - das absolute Herzstick sowie Alleinstellungsmerkmal des
islamischen Glaubens - durch alle Zeitalter hinweg derselbe geblieben ist und
dass jede noch so kleine Abweichung davon niemals als gleichwertig anerkannt
wird.

Aussagen des Propheten sz liber den islamischen Wahrheitsanspruch

Ergdnzend zu den zahlreichen Qur’an-Versen, die den religidsen Pluralismus
zuruckweisen und zugleich den islamischen Wahrheitsanspruch klar herausstellen,
finden sich auch in der Hadithliteratur mehrere Uberlieferungen, die diese
Argumentationslinie fortfihren. Besonders aufschlussreich ist dabei zunédchst der
bekannte Hadith Uber die fifrah, die natlrliche Veranlagung des Menschen:

Jedes Kind wird mit der fitrah geboren, und seine Eltern machen
dann aus ihm entweder einen Juden, einen Christen oder einen Sabé&er.®

Diese Aussage des Propheten st bedeutet nicht, dass jeder Mensch von Natur
aus als Muslim im religids-technischen Sinne geboren wird. Vielmehr verdeutlicht
sie, dass der Mensch mit einer inneren Neigung zur Wahrheit und zur alleinigen
Anbetung und Anerkennung Allahs erschaffen wird. Der Islam versteht sich als die
Religion, die diese urspringliche Veranlagung bestatigt, klart und in eine konkrete
Form géttlicher Rechtleitung und Offenbarung bringt.

Wahrend der Hadith hier jedoch einerseits den Monotheismus des Islam bestatigt,
impliziert er andererseits durch die Aufzahlung anderer Religionen eine klare
Abgrenzung. Letztere erscheinen keineswegs als dem Islam gleichwertig, sondern
als spatere Abweichungen von der urspriinglichen fifrah, die durch Sozialisierung
und Umfeld gepragt wird.



Ein weiterer Hadith betont zudem, dass gute Taten allein nicht ausreichen, um
errettet zu werden, wenn sie nicht auf dem Glauben an Allah beruhen. So
berichtete der Prophet s von einem Mann aus der vorislamischen Zeit, der die
Verwandtschaftsbande pflegte und die Armen speiste. Als ein Gefahrte den
Propheten fragte, ob diese Tugenden ihm im Jenseits nitzen wirden, antwortete

er sk

Es wird ihm nichts nltzen, da er nie sagte: ,O mein Herr,
vergib mir meine Stinden am Tag der Auferstehung.”

Besonders aufschlussreich ist auch die Uberlieferung von dem jiidischen Jungen,
der im Dienst des Propheten st stand. Als der Junge schwer erkrankte,
besuchte ihn der Prophet, setzte sich an sein Bett und sagte zu ihm: ,Nimm den
Islam an.” Der Junge blickte fragend zu seinem Vater und als dieser sagte, er solle
auf den Propheten héren, sprach er das Glaubensbekenntnis. Daraufhin sagte der
Prophet ilsit:

Alles Lob gebtihrt Allah, Der ihn vor dem Héllenfeuer errettet hat.™

Diese Begebenheit zeigt abermals, dass Erlosung weder durch Abstammung noch
durch gute Taten, sondern allein durch den Glauben an den Gesandten Allahs 2s:&
und die Annahme seiner Botschaft erreicht wird.

Neben diesen drei Beispielen finden sich noch viele weitere Uberlieferungen, die
die Exklusivitdt des Islams belegen. So erklarte der Prophet i5ii beispielsweise,
dass selbst frilhere Gesandte wie Musa (as) heute dazu verpflichtet waren, ihm zu
folgen, da seine Botschaft die vorherigen Offenbarungen bestétigt, berichtigt und
vollendet.” In einer anderen Uberlieferung warnte er dagegen, dass niemand, der
von seiner Botschaft erfahrt und diese ablehnt, auf Erlésung hoffen kann, egal ob
Jude oder Christ."”? Zusammengenommen veranschaulichen beide Aussagen den
theologischen Abschluss friherer Religionen: Mit dem Kommen des Propheten
Muhammed s wurde die Wahrheit, an die der Mensch - egal aus welchem
Hintergrund er auch stammt - gebunden ist, endgultig und universell definiert.



Konsens der Gelehrten

Zusatzlich zum Qur’an und der Sunnah besteht unter den Gelehrten des Islam seit
dem Tod des Propheten s ein eindeutiger Konsens (idschma®), dass der Islam
nach seiner Offenbarung der einzig von Allah angenommene Weg ist. Dieser
Konsens umfasst sowohl klassische sunnitische Rechtsschulen und wurde Uber
Jahrhunderte hinweg nicht bestritten.

Neuere pluralistische Lesarten, die Erldsung im Jenseits unabhangig von der
Annahme des Islam behaupten, stehen damit nicht nur im Widerspruch zu den
eindeutigen Textbelegen, sondern auch gegen einen gefestigten idschma’, der im
Islam eine eigene Beweiskraft besitzt. Der Prophet 5% sagte hierzu:

Allah wird meine Ummah nicht auf einem Irrweg vereinen.’

Missverstandnisse und Einwande gegen den
iIslamischen Wahrheitsanspruch

Nachdem die islamische Position zum religidsen Pluralismus eindeutig geworden
ist, bleibt die Frage, wie es dennoch sein kann, dass einige Denker heute - trotz
der klaren Beweislage aus Qur'an und Sunnah - zu einem gegenteiligen
Verstandnis kommen. Tatséachlich (und ironischerweise) stitzen sich die Vertreter
des religiosen Pluralismus sowohl auf bestimmte Stellen im Qur’an, die, wie
konnte es auch anders sein, aus dem Kontext gerissen und neu interpretiert
wurden, als auch auf vermeintlich ,logische® bzw. ,ethische® Argumente, die den
Exklusivitdtsanspruch des Islam infrage stellen und ins Lacherliche ziehen sollen.



In diesem Abschnitt werden daher zwei Arten von Einwanden betrachtet:

1) qur’anische Fehlinterpretationen, mit denen versucht wird, die klare
islamische Position zum religidsen Pluralismus zu verwassern, und

2) rationale Scheinargumente, die sich auf moralische oder logische
Uberlegungen stiitzen, die sich auf den ersten Blick Uiberzeugend anhéren
maogen, aber bei naherer Betrachtung in sich zusammenfallen.

Dabei handelt es sich keineswegs um eine vollstandige Liste, sondern um die
haufigsten und einflussreichsten Argumente, die heute in pluralistischen Diskursen
vorgebracht werden. Beide Ebenen zeigen letztlich, dass die pluralistische Lesart
weder mit der Offenbarung noch mit dem gesunden Menschenverstand vereinbar
ist.

1) Fehlinterpretationen aus Qur’an und Sunnah

Die vermeintliche Gleichstellung der Glaubensgemeinschaften

Gewiss, digjenigen, die glauben, und diejenigen, die dem Judentum angehdren,
und die Christen und die Sabier - wer immer an Allah und den Jiingsten Tag
glaubt und rechtschaffen handelt, - die haben ihren Lohn bei ihrem Herrn,
und keine Furcht soll sie tiberkommen, noch werden sie traurig sein.’

Dieser Vers gilt in pluralistischen Kreisen als Hauptbeleg flr die Annahme,
Erlésung im Jenseits sei auch ohne den Glauben an den Propheten Muhammed
2sf und seine Botschaft moéglich. Diese Interpretation ist jedoch modern und
steht, wie wir bereits gesehen haben, im klaren Widerspruch zu zahlreichen
anderen Versen, die eindeutig das Gegenteil behaupten (u. a. 3:85).

Die Formulierung ,,wer immer an Allah glaubt” ist im Qur’an niemals inhaltslos,
sondern setzt ein korrektes Gottesverstandnis voraus, sprich: die fundamentale
Ablehnung jeglicher anderer Gottheiten neben Allah, wie etwa der Trinitat. Ebenso
ist ,rechtschaffenes Handeln® nicht beliebig, sondern an die von Gott offenbarten
MaBstdbe gebunden. Die klassischen (nicht modernen!) Exegeten verstanden



diesen Vers daher als Aussage Uber frihere Gemeinschaften, solange diese ihrer
authentischen und unverfalschten Offenbarung folgten, bevor die Entsendung
Muhammads 5% sie zur Annahme des Islams verpflichtete.

Fiir jeden von euch haben Wir ein Gesetz und einen deutlichen Weg festgelegt.
Und wenn Allah wollte, hatte Er euch wahrlich zu einer einzigen Gemeinschaft
gemacht.”

Und wenn dein Herr wollte, wirden flirwahr alle auf der Erde zusammen gléubig
werden. Willst du etwa die Menschen dazu zwingen, gldubig zu werden?'®

Und wenn dein Herr wollte, hatte Er die Menschen wahrlich zu einer einzigen
Gemeinschaft gemacht. Aber sie bleiben doch uneinig’”

O ihr Menschen, Wir haben euch ja von einem ménnlichen und einem weiblichen
Wesen erschaffen, und Wir haben euch zu Vblkern und Stdmmen gemacht, damit
ihr einander kennenlernt.’®

Diese Verse werden oft und gerne herangezogen, um zu behaupten, dass Gott
religidse Vielfalt beabsichtige und daher alle Glaubensformen akzeptiere. Doch der
Qur’an unterscheidet klar zwischen dem, was Allah zuldsst (Sein kosmischer bzw.
schopferischer Wille) und dem, was Allah liebt und befiehlt (Sein
gesetzgeberischer Wille). Mit anderen Worten: Nur weil Allah die Existenz
verschiedener Religionen ,duldet” bzw. zulasst, bedeutet das nicht automatisch,
dass Er sie auch gutheiBt oder als richtig definiert.



Der dritte der oben angeflhrten Verse beschreibt lediglich die ethnische und
gesellschaftliche Vielfalt der Menschen, nicht aber die Gleichwertigkeit ihrer
Glaubenssysteme. Der erste Vers in der Reihe wiederum nennt ausdricklich auch
den Sinn und Zweck dieser Unterschiede - wenn man ihn bloB vollstédndig lesen
wurde:

Und Wir haben zu dir das Buch mit der Wahrheit hinabgesandt, das zu bestétigen,
was von dem Buch vor ihm (offenbart) war, und als Wéchter dartiber. So richte
zwischen ihnen nach dem, was Allah (als Offenbarung) herabgesandt hat, und

folge nicht ihren Neigungen entgegen dem, was dir von der Wahrheit zugekommen

ist. Fuir jeden von euch haben Wir ein Gesetz und einen deutlichen Weg festgelegt.
Und wenn Allah wollte, hatte Er euch wahrlich zu einer einzigen Gemeinschaft
gemacht. Aber (es ist so,) damit Er euch in dem, was Er euch gegeben hat, priife.
So wetteifert nach den guten Dingen! Zu Allah wird euer aller Rlckkehr sein, und
dann wird Er euch kundtun, wordber ihr uneinig zu sein pflegtet.

Allah prift die Menschen darin, wer Seinem offenbarten Weg am besten folgt.
Diese Prifungsabsicht schlieBt also bereits aus, dass alle Wege gleichermaBen
zum Ziel fuhren kénnten, denn eine Prifung setzt notwendigerweise die Existenz
von richtig und falsch voraus.

Du wirst ganz gewiss finden, dass diejenigen Menschen, die den Glaubigen am
heftigsten Feindschaft zeigen, die Juden und diejenigen sind, die (Allah etwas)
beigesellen. Und du wirst ganz gewiss finden, dass diejenigen, die den Glaubigen
in Freundschaft am ndchsten stehen, die sind, die sagen: ,,Wir sind Christen.” Dies,
weil es unter ihnen Priester und Mdnche gibt und weil sie sich nicht hochmditig
verhalten.™

Dieser Vers wird mitunter als Anerkennung des christlichen Glaubens verstanden.
Doch der Vers, der gleich danach folgt (5:83), schrankt unmittelbar das Lob fir
jene Christen ein:



Wenn sie héren, was zum Gesandten (als Offenbarung) herabgesandt worden ist,
siehst du ihre Augen von Trénen (berflieBen wegen dessen, was sie (darin) als
Wahrheit erkannt haben. Sie sagen: ,Unser Herr, wir glauben. Schreibe
uns unter den Zeugnis Ablegenden auf.

Es handelt sich also nicht um eine Bestatigung trinitarischer Glaubensinhalte,
sondern um eine Wurdigung jener Christen, die die Offenbarung héren, glauben
und daraufhin den Islam annehmen — kurzum: Christen, die aufrichtig der Wahrheit
folgen, sobald sie sie erkennen.

Hadithe, die haufig missverstanden werden

Neben den Qur’an-Versen gibt es auch einige prophetische Uberlieferungen, die
vom pluralistischen Lager immer wieder herangezogen und fehlinterpretiert
werden, um die Idee einer religidsen Gleichwertigkeit zu stltzen. Bei ndherem
Hinsehen zeigen auch sie jedoch das Gegenteil.

1. Das Aufstehen des Propheten .52 bei einem jiidischen Trauerzug. In einer
Begebenheit wird von Jabir ibn ‘Abdillah berichtet, dass einmal ein Trauerzug am
Propheten it vorbeizog, woraufhin dieser aufstand. Als die Geféhrten
anmerkten, dass es sich um den Leichnam eines Juden handelt, antwortete der
Prophet As.: ,War er etwa kein Mensch?“?® Wahrend dieses Ereignis gelegentlich
als ein Zeichen theologischer Gleichstellung gedeutet wird, driickt es nichts weiter
als Respekt vor der Wirde des Menschen und der Schwere des Todes aus — nicht
mehr und nicht weniger als das. Der Prophet Zsf wollte damit lediglich die
Achtung gegenuber der menschlichen Seele verdeutlichen und nicht gleich das
ganze Judentum anerkennen.

2. Der bekannte Hadith ,Die Meinungsverschiedenheit meiner Ummah ist
eine Barmherzigkeit“. Dieser Hadith wird haufig zitiert, um religiése Vielfalt
insgesamt zu rechtfertigen. Doch erstens gilt dieser Hadith nach der Mehrheit der
Hadith-Gelehrten als unauthentisch, und zweitens bezieht er sich, selbst wenn
man seine Bedeutung als richtig annimmt, ausschlieBlich auf die Interpretation von
gottesdienstlichen Rechtsurteilen innerhalb der islamischen Gemeinschaft. Die



-Barmherzigkeit® liegt hier in der Flexibilitat des islamischen Rechts bei
Nebenfragen — nicht in einer Vielfalt widersprichlicher Religionen.

3. Der Hadith qudsi ,Meine Barmherzigkeit tiberwiegt Meinen Zorn“?'. Einige
deuten diesen Hadith als Hinweis auf eine universale Erldsung der Menschheit,
unabhéngig vom Glauben. Doch das widerspricht dem gesamten Kontext der
Offenbarung. Die goéttliche Barmherzigkeit zeigt sich in zwei Formen: a) eine
allgemeine Barmherzigkeit im Diesseits, die alle Geschdpfe, Glaubige sowie
Ungldubige gleichermaBen, umfasst, und b) eine spezifische bzw.
eschatologische Barmherzigkeit im Jenseits, die dagegen nur denjenigen zuteil
wird, die an Allah und Seinen Gesandten geglaubt haben. Der Hadith hier bezieht
sich auf letzteres und meint damit lediglich das Uberwiegen von Gottes
spezifischer Barmherzigkeit Uber Seine Strafe und kein ,Freifahrtschein® zur
Erlésung fur jedermann.

2) Rationale Einwande

Gepragt vom modernen sdkular-liberalen Zeitgeist stutzen sich viele Anhdnger des
religidsen Pluralismus (einschlieBlich zahlreicher Atheisten und Agnostiker) vor
allem auf vermeintlich rationale und moralische Einwande. Doch auch diese halten
einer nadheren Prufung nicht stand.

Die Behauptung, der Wahrheitsanspruch des Islam sei ein Ausdruck von Arroganz,
verkennt etwas Grundlegendes: Jede Religion wird Uberhaupt nur deshalb
praktiziert, weil ihre Anhanger (bestenfalls) davon lUberzeugt sind, dass sie wahr ist
— denn warum sonst sollte man ihr Gberhaupt folgen, wenn man nicht glaubt, dass
sie die Wahrheit ist? Ein Wahrheitsanspruch ist also kein Zeichen von Hochmut,
sondern eine logische Notwendigkeit bzw. Voraussetzung dafur, Uberhaupt religids
zu sein. AuBerdem ist Arroganz eine Charaktereigenschaft und kein Kriterium fr
Wahrheit oder Falschheit. Es gibt bescheidene Exklusivisten und hochmdtige



Pluralisten. Und letztlich liegt hier auch eine klare Doppelmoral vor: Wer
Exklusivismus pauschal fur ,falsch® erklart, erhebt damit selbst einen eigenen
Wahrheitsanspruch — und widerspricht der eigenen Pramisse, alle Wege seien
gleichermaBen gultig.

Unter dem Einfluss humanistischer Denkmuster und moderner
Menschenrechtsvorstellungen argumentieren viele, gutes Benehmen und
Mitgeflhl seien wichtiger als irgendwelche Glaubensinhalte oder Dogmen. Doch
Moral ohne géttlichen MaBstab wird, wie in diesem Whitepaper schon an
mehreren Stellen betont, notwendigerweise relativ: Was in einem Weltbild als
Tugend gilt, kann in einem anderen als Laster erscheinen. Der Islam erkennt gute
Werke nur dann als heilbringend im Jenseits an, wenn sie im Bewusstsein des
Schépfers und im Rahmen Seiner Offenbarung stehen. Wer die Rechte der
Geschopfe achtet, aber die Rechte des Schopfers selbst missachtet, verfehlt den
Sinn und Zweck, flir den er Gberhaupt geschaffen wurde.

Dieses Argument ist ein klassischer genetischer Fehischluss: Es greift den
Ursprung eines Glaubens an, nicht aber seinen Wahrheitsgehalt. Dass jemand
eine Religion aufgrund seines Elternhauses uUbernimmt, macht sie weder wahr
noch falsch. Menschen nehmen Religionen an - und verlassen sie wieder - aus
freien, bewussten Entscheidungen heraus. Und wer behauptet, Glaube sei
lediglich ein Produkt des sozialen Umfelds, musste sich konsequenterweise
eingestehen, dass auch sein eigenes pluralistisches Denken - oder jede andere
Ideologie - dann das Ergebnis derselben Pragung ist.



Toleranz setzt Uberhaupt erst eine Meinungsverschiedenheit voraus. Wenn alle
Religionen einer Meinung wéren, gabe es doch gar keinen Grund, Toleranz zu
fordern. Wie eingangs erwahnt, zeigt die islamische Geschichte, dass
Exklusivismus und gesellschaftliche Toleranz einander nicht ausschlieBen: Unter
muslimischer Herrschaft konnten Juden und Christen ihre Religionen praktizieren,
und das sogar institutionell, ohne dass man sich darin einmischte. Ganz anders
verhélt es sich in sékular-liberalen Systemen, die Religion nur unter der Bedingung
zuldsst, dass sie sich dem staatlich definierten Wertekanon (oder ,,Staatsrason®)
unterordnet und damit weit starker eingreift als historische muslimische
Regierungen, die echte Vielfalt bestehen lieBen. Intoleranz bedeutet also nicht, auf
eine Wahrheit zu bestehen, sondern anderen den Respekt oder das Recht auf ihre
eigenen Uberzeugungen zu verweigern.

Jemandem zu widersprechen ist noch lange keine Beleidigung. Entscheidend ist
die Art und Weise, wie man es tut, und nicht die Tatsache, dass man es tut. Der
Qur'an fordert dazu auf, zum Weg Gottes {{mit Weisheit und schdner
Ermahnung}}®?® einzuladen. AuBerdem werden in anderen gesellschaftlichen
Kontexten Meinungsverschiedenheiten ganz selbstversténdlich hingenommen -
etwa bei politischen Debatten, in denen widersprichliche Positionen offen
benannt und kritisiert werden, ohne dass dies gleich als Beleidigung gilt. Wie
kénnte man dann Uberhaupt mit anderen Menschen zurechtkommen? Und mal
ganz davon abgesehen: Warum sollte man sich durch das Urteil einer Religion in
der Heilsfrage beleidigt fihlen, wenn man doch gar nicht daran glaubt, dass diese
Religion wabhr ist? Als Muslime gelten wir aus Sicht anderer Traditionen genauso
als fur alle Ewigkeit verdammt, und doch interessiert uns das herzlich wenig,
geschweige denn erst fuhlen wir uns dadurch angegriffen oder gekrankt, eben
weil wir davon Uberzeugt sind, der absoluten Wahrheit zu folgen. Und schlieBlich:
Wenn jemand wirklich glaubt, dass ein bestimmter Weg zur Erlésung fihrt, wére
es doch gerade dann fahrlassig, egoistisch, verantwortungslos - und was
Exklusivsten sonst noch alles vorgeworfen wird -, diese Uberzeugung fiir sich zu



behalten. Derjenige, der schweigt, behélt die (vermeintliche) Wahrheit und
Erlésung fur sich allein, wahrend jemand, der freundlich und wohlwollend dartber
spricht, gerade Nachstenliebe und Respekt zeigt.

Der Islam unterscheidet klar zwischen entschuldbarer und unentschuldbarer
Unwissenheit. Mit anderen Worten: Nicht jeder, der den Islam nicht angenommen
hat, dem wird auch dasselbe Schicksal zuteil. Wer nie die vollstandige und
unverfalschte Botschaft des Islam erhalten hat, fallt in eine andere Kategorie als
jemand, der sie erhalten, verstanden und bewusst abgelehnt hat. Auch gibt es
Menschen, die zwar nach der Wahrheit suchen, aber nur verzerrte oder
irrefUhrende Informationen Uber den Islam fanden und daher nie mit seiner
Botschaft in authentischer Form in BerUhrung kamen. Andere wiederum hatten
durchaus Zugang zu zuverlassigen Quellen, blieben jedoch in der Wahrheitssuche
gleichgultig oder folgten blind den Gewohnheiten ihres Umfelds, ohne sich jemals
ernsthaft mit den groBen Fragen des Lebens auseinanderzusetzen. Auch das ist
eine Form von Verantwortung. Dartber hinaus besteht im Islam das Konzept, dass
Menschen, die im Diesseits keine Moglichkeit hatten, die Wahrheit zu erkennen,
einer individuellen Prifung unterzogen werden kénnen — auch im Jenseits. In
jedem Fall gilt: Das Urteil dartber, wer zu welcher Gruppe gehért, steht allein Allah
zu. Im Diesseits richten Muslime nur nach dem Offensichtlichen; das Jenseits
jedoch gehort Allahs vollkommener und finaler Gerechtigkeit, ,,und dein Herr tut
niemandem Unrecht.“?

Diese Aussage ist nur insofern korrekt, als dass es um anderbare gesellschaftliche
Normen geht, nicht aber um géttliche Konstanten (und selbst erstere sind im Islam
nicht willkrlich, sondern unterliegen der islamischen Wissenschaft des Figh, in
der prazise herausgearbeitet wird, was kulturell und gesellschaftlich abhéngig ist
und was nicht). Religidse Lehren Uber Gott, Offenbarung, Moral oder Erlésung



kénnen nicht denselben Schwankungen ausgesetzt sein wie Modetrends oder
politische Ideologien. Denn eine Wahrheit, die sich mit jeder Epoche andert, ware
keine Wahrheit, sondern nur Zeitgeist. Gerade die Annahme, Religion musse sich
stdndig anpassen, widerspricht sich selbst: Wenn Wahrheit wirklich relativ ware,
kénnte auch der heutige Pluralismus morgen als ,veraltet* oder ,falsch® gelten —
womit sich die Behauptung wieder selbst aufhebt.

Diese Behauptung widerspricht sich selbst, denn wer sagt, ,alles sei subjektiv®,
formuliert selbst einen allgemeinen Wahrheitsanspruch. Wenn die Aussage also
objektiv gemeint ist, widerlegt sie sich selbst. Wenn sie subjektiv gemeint ist, ist
sie flr niemanden bindend und somit bedeutungslos. Der Relativismus kann daher
logisch nicht Bestand halten: Er behauptet, keine Religion dirfe absolute Wahrheit
beanspruchen, wahrend er doch selbst eine absolute Aussage tUber Wahrheit trifft.

Tatséchlich zeigt die Geschichte genau das Gegenteil. Milliarden von Exklusivisten
leben friedlich miteinander, wahrend Gewalt meist aus politischen, wirtschaftlichen
oder ethnischen Konflikten entsteht. Ein fester Glaube an eine géttliche Wahrheit
kann vielmehr zu ethischem Verhalten motivieren, weil der Glaubige Verantwortung
und Furcht vor Gott empfindet. Die Lehre vom alleinigen Wahrheitsanspruch in
einer Religion verpflichtet also nicht zu Hass und Spaltung, sondern zu Wirde,
Disziplin und Gerechtigkeit im Umgang mit seinen Mitmenschen.

Diese Behauptung ist historisch falsch. Zahlreiche klassische Gelehrte - von Ibn
Hazm Uber al-Ghazali bis Ibn Taymiyyah - setzten sich detailliert mit den Lehren
des Christentums und Judentums oder auch anderen Philosophien und
Strdmungen auseinander. Vor allem aber verkennt das Argument den Kernpunkt:



Der islamische Glaubenssatz Gber Wahrheit und Falschheit hangt nicht vom
Wissensstand einzelner Gelehrter ab, sondern vom Anspruch géttlicher
Offenbarung. Selbst wenn manche Gelehrte weniger Uber andere Traditionen
gewusst héatten, bliebe der normative MaBstab derselbe, weil er sich auf
Offenbarung grindet, nicht auf ,menschliche Vergleichsstudien®.

Schluss: Einheit durch Wahrheit

Der moderne religidse Pluralismus versucht, Frieden zu stiften, indem er
Wahrheitsanspriche relativiert. Ein wenig erinnert er dabei an ein verzweifeltes
Elternteil, das einen Streit schlichten will, indem es allen Kindern gleichzeitig
weismacht, sie hatten recht — nicht weil das stimmt, sondern weil es dem Streit so
am schnellsten ein Ende setzt. Der Islam dagegen bietet Frieden durch Wahrheit,
indem er zwar die Vielfalt von Volkern und Kulturen anerkennt, sie aber auf einen
gemeinsamen Ursprung zurtckfihrt: denselben Schopfer, dieselbe fifrah und
dieselbe Prophetentradition, die die Menschheit seit inrem Anbeginn zu dem Einen
Gott ruft. Einheit im Islam entsteht nicht durch das Aufheben von Unterschieden,
sondern durch die gemeinsame Orientierung und Ausrichtung ebendieser
Unterschiede auf dieselbe gottliche Botschaft, die mit der Sendung des Propheten
Muhammed it ihre Vollendung gefunden hat.

Gerade hier zeigt sich die Einzigartigkeit des Islams. Er vereint Menschen aus
vollig unterschiedlichen Kulturen, mit verschiedenen Sprachen und ganz
unterschiedlichen Lebensrealitdten, allein auf Grundlage des Glaubens an den
Einen Gott — etwas, das weder Nationalismus noch ethnische Zugehdrigkeit noch
moderne l|deologien wie Humanismus oder S&kularismus jemals zu leisten
vermochten. Zwar hat auch das Christentum Menschen Uber Kulturen und Lander
hinweg miteinander geeint, doch beruht diese Einheit nicht auf einem einheitlichen
Gottesversténdnis wie im Islam.

Doch selbst Christen erkennen an, dass unterschiedliche Vorstellungen Uber Gott
und Wahrheit - selbst wenn diese innerhalb der eigenen Religion herrschen, wie im
Fall von Trinitariern und Unitariern - keine Nebenséachlichkeiten sind, sondern reale



Konsequenzen fir das Jenseits haben. Der religidse Pluralismus hingegen
versucht genau diese Unterschiede zu entscharfen, indem er sie fur letztlich
bedeutungslos erklart. lronischerweise treibt er gerade dadurch einen Keil
zwischen Menschen, die mit ihren religidsen Differenzen oft weitaus gelassener
und reifer umgehen.

In gewisser Weise erinnert er an eine bekannte Geschichte von zwei Bridern, die
jeweils zu unterschiedlichen Religionen konvertierten. Flr beide war klar, dass sie
die religidse Uberzeugung des anderen nicht teilten und deshalb auch nicht an
den religiosen Feierlichkeiten des jeweils anderen teilnehmen wirden. Flr sie
selbst stellte das Uberhaupt kein Problem dar — ganz im Gegensatz zu ihrem Vater,
der dies als Intoleranz wertete, gerade weil er Uberzeugt war, religiose
Unterschiede durften keine Rolle spielen (vielleicht erinnert das so manchen Leser
an Szenarien mit der Schule oder dem Arbeitsplatz im Hinblick auf die alljahrliche
Weihnachtsfeier).

Tatsachlich sind es haufig genau diese scheinbar ,objektiven® oder
sunparteiischen“ AuBenstehenden - oft Atheisten, Agnostiker oder, wie eingangs
erwahnt, ,Non-Affiliates* -, die mit vagen Aussagen wie ,Egal welche Religion,
hauptsache man ist ein guter Mensch* auftreten und so erst recht fur Spannungen
sorgen. Denn wie am Beispiel der Brider zu sehen, sind es gerade die Anhdnger
unterschiedlicher Religionen selbst, die kein bdses Blut gegeneinander hegen,
wenn man davon ausgeht, dass der andere auf dem Holzweg ist. Ganz im
Gegenteil: Man nimmt diese Unterschiede ernst, ohne sie zu dramatisieren, und
wlnscht einander letztlich das Beste.?*

Dass solche Unterschiede nicht zwangslaufig zu Feindschaft flihren, zeigt sich
auch daran, dass religiose Traditionen seit jeher klare begriffliche
Unterscheidungen kennen, ohne sich dariiber zu empdren. So unterscheidet der
Islam beispielsweise zwischen Glaubigen und kuffar®® wahrend Zeugen Jehovas
zwischen ,Zeugen® und sogenannten ,weltlichen Menschen“?® unterscheiden.

Muslime haben also wirklich keinen Grund, sich fir den Wahrheitsanspruch ihrer
eigenen Religion zu schamen, denn letztlich folgt jeder Mensch irgendeiner
Uberzeugung, weil er sie fiir richtig halt — auch die ,Unparteiischen®. Der Islam
beansprucht dabei nicht einmal ein ,Monopol“ auf Wahrheit, sondern erinnert



lediglich daran, dass es nur eine Wahrheit geben kann, so wie es eben nur einen
Schopfer gibt, und dass sich Spuren dieser Wahrheit zwar in vielen Traditionen
finden, doch ihre Richtigkeit und Vollstéandigkeit nur im Islam gewahrt wurden.

Dass viele Menschen heute allergisch auf Wahrheitsfragen reagieren, liegt weniger
an Religion selbst als an ihrem historischen Missbrauch. Doch die Antwort darauf,
alle Religionen seien gleichermaBen wahr, |6st das Problem nicht — sie macht, wie
schon abermals betont, Wahrheit bedeutungslos. Die Tatsache, dass es viele
verschiedene Religionen gibt, sagt nichts Uber ihre Richtigkeit aus, ebenso wenig
wie im Gerichtsfall alle Verdachtigen gleichzeitig schuldig sein kdnnen. Der Atheist
leugnet den Tater; der Pluralist erklart alle zu Tatern. Beide umgehen die
eigentliche Aufgabe: ans Eingemachte und der Wahrheit ehrlich auf den Grund zu
gehen.

Genau dieser Anspruch - der Wahrheit auf den Grund zu gehen - ist im Islam
zentral. Er behauptet nicht nur Wahrheit, sondern fordert ausdriicklich dazu auf,
sie zu prufen. Der Qur’an verlangt keinen blinden Glauben, sondern stellt seine
Leser immer wieder vor die Herausforderung: ,,Bringt ein Buch wie dieses hervor®,
»Bringt eine Sure ihresgleichen®, ,,Denkt nach, vergleicht, prift!“ Der Islam ist keine
Zirkelschluss-Behauptung, sondern eine Einladung zur aufrichtigen Untersuchung.

Dieser Prufungsanspruch macht aber auch deutlich, weshalb der religidse
Pluralismus lange unterschatzt wurde. Was Uber Jahre wie eine harmlose, in sich
widerspriuchliche Idee erschien, erweist sich heute als anschlussfahig und
instrumentalisierbar — gerade weil er Wahrheit relativiert und damit uninteressant
macht. Am Beispiel des Abrahamismus koénnen wir ganz klar sehen, welche
politischen Konsequenzen das haben kann. Fur Muslime bedeutet das, wachsam
zu bleiben und sich in ihrer Religion umso fester zu verankern, denn das, was
Wahrheit relativiert, lasst sich morgen auch politisch missbrauchen.



Quellverzeichnis

1. Zawadi, B. (2023). Deconstructing Religious Pluralism (dreiteilige Vortragsreihe). YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=T7HoJKgOKRM ; https://www.youtube.com/watch?v=VPiSPgxPFJs ;
https://www.youtube.com/watch?v=NQWbSmdGHqw . Auch in deutscher Ubersetzung verfiigbar, beginnend mit:
https://www.youtube.com/watch?v=x1SJuG6VfaE

FuBnoten

Obwohl die drei Begriffe eng miteinander verwandt sind, lassen sie sich nur bedingt austauschbar
verwenden.

Wahrend der Perennialismus von der Annahme einer zeitlosen, allen Religionen zugrunde liegenden
metaphysischen ,Urwahrheit” ausgeht, die sich in unterschiedlichen religidsen Symbolen und Traditionen
ausdriickt (ohne notwendigerweise an eine konkrete Offenbarung oder einen Gottesbegriff gebunden zu
sein), versteht der Universalismus die Religionen als verschiedene Ausdrucksformen einer gemeinsamen
géttlichen Wahrheit. Aus dieser Annahme leitet der Universalismus zusatzlich die moralische
Gleichwertigkeit der Religionen sowie ihre Fahigkeit ab, den Menschen - jede auf ihre Weise - zu Gott zu
fuhren. Der religios-soteriologische Pluralismus (von griech. soétéria = ,Rettung, ,Heil) bezeichnet
schlieBlich die konkrete, theologische Vorstellung, dass alle Religionen gleichermaBen zur Errettung im
Jenseits fuhren.

Um die Argumentation in diesem Whitepaper zu vereinfachen, wird im Nachfolgenden der Begriff religidoser
Pluralismus als Sammelbegriff verwendet — gemeint ist damit jedoch nicht die bloBe gesellschaftliche
Koexistenz verschiedener Religionen, mit der der Islam, wie im weiteren Verlauf gezeigt wird, kein Problem
hat.

Ein bekanntes Beispiel hierflir ist die sog. ,Gartenmoschee” im Schlossgarten von Schwetzingen. Sie
wurde Ende des 18. Jahrhunderts von Nicolas de Pigage im Stil einer Moschee errichtet, diente jedoch nie
als solche. Vielmehr war sie Teil des aufkldrerischen Gesamtkonzepts des Gartens und sollte religidse
Vielfalt symbolisch darstellen. Aufféllig ist dabei, dass das Geb&dude bewusst so angelegt wurde, dass es
von keinem Standpunkt aus vollstdndig zu erfassen ist: Je nach Blickwinkel zeigt sich immer nur ein Teil
des Bauwerks, sodass sich das ,ganze Bild“ erst durch Bewegung und eigenes Nachdenken
zusammensetzen soll. Auch die Inschriften an und innerhalb des Gebaudes tragen zu diesem Eindruck bei:
Zwar greifen sie teilweise religidse Zitate auf, diese bleiben jedoch bewusst allgemein gehalten,
Uberschneiden sich mit anderen Traditionen oder erscheinen eher als zeitlose Weisheiten denn als *eine*
eindeutige Offenbarung. Religidse Wahrheit erscheint hier nicht als etwas klar Abgegrenztes oder
Eindeutiges, sondern als perspektivabhangig — und wird so, ganz im Geist der Aufklarung, bewusst
relativiert.

Ein ahnlicher Vergleich, der dem ein oder anderen vielleicht bekannt sein dlirfte, stellt Gott als einen Baum
dar, dessen Aste die verschiedenen Religionen symbolisieren.

Sure al-‘Imran (3), Vers 19.

Sure al-A’raf (7), Verse 157-158.

Sure al-‘Imran (3), Vers 85.

Sure at-Tauba (9), Vers 33.

Buchari 1385.

Sahih Muslim 214.

. Sahih Buchari 1356.

. Musnad Ahmad 15156.
. Sahih Muslim 158.

. Al-Tirmidhi 2167.



14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24,

25.
26.

Sure al-Baqgarah (2), Vers 62.

Sure al-Maida (5), Vers 48.

Sure Yunus (10), Vers 99.

Sure Hud (11), 118.

Sure al-Hujurat (49), Vers 13.

Sure al-Maida (5), Vers 82.

Sahih Buchari 1312, Sahih Muslim 961.

Riyad as-Saliheen 419.

Sure an-Nahl (16), Vers 125.

Sure al-Kahf (18), Vers 49.

Als Muslime sind wir optimistisch und gehen nicht durch unseren Alltag mit der Horror-Vorstellung, dass
jeder nichtmuslimische Freund, Arbeitskollege oder Nachbar zwangslaufig in die Holle kommt (wir wissen ja
nicht einmal Uber unseren Ausgang Bescheid, sprich: ob wir auch als Muslime sterben, mdge Allah uns
standhaft machen). Der Islam unterscheidet zwischen allgemeinen Aussagen Uber andere Religionen und
Lebenswege und dem Urteil Gber Individuen, deren Inneres und letztendliches Schicksal allein Allah kennt.
Nur dort, wo die Offenbarung selbst ein ausdriickliches Urteil Uber eine bestimmte Person féllt (wie im Fall
Abu Lahabs), darf ein Muslim solches Wissen Ubernehmen. Darlber hinaus gilt: Im Diesseits richten
Muslime nur nach dem Offensichtlichen. Wer als Nichtmuslim stirbt, dessen endgultiges Schicksal kennen
wir nicht; wir wissen lediglich, dass nach seinem Tod kein Bittgebet mehr fiir ihn gesprochen werden darf,
denn jetzt ist er der vollkommenen Gerechtigkeit Allahs Uberlassen. Doch solange ein Mensch lebt, bleibt
die Tur der Rechtleitung offen, und es gehért zu den Aufgaben der Muslime, sowohl fir sich selbst als auch
fur andere dafiir zu beten. Der Islam unterscheidet also klar, ohne vorab zu verurteilen, und verbindet
Deutlichkeit in der Lehre mit Barmherzigkeit im Umgang mit anderen.

Der Begriff kafir beschreibt wortwoértlich jemanden, der die Wahrheit verdeckt oder leugnet.

An dieser Stelle sehe ich bewusst von einer spezifischen Definition ab, denn als Muslime wissen wir
offensichtlich nur allzu gut, wie problematisch es ist, wenn AuBenstehende religiése Begriffe vereinfachen,
verallgemeinern oder ihnen Bedeutungen zuschreiben, die gar nicht stimmen. In Foren oder
Diskussionsrunden von Zeugen Jehovas finden sich verschiedene Erklarungen dessen, was mit ,weltlichen
Menschen® gemeint ist, teils neutral als Bezeichnung fiir Nichtmitglieder, teils moralisch oder theologisch
stérker aufgeladen und wertend. Unabhéngig davon zeigt sich jedoch, dass der Begriff der Abgrenzung und
Kategorisierung dient.



Dieses Whitepaper wurde vom One Ummah Forum verdffentlicht und darf in seiner
urspriinglichen, unveranderten Form frei weitergegeben und verbreitet werden.

Der Inhalt dieses Dokuments darf fiir nicht-kommerzielle Zwecke - einschliel3lich
Bildungs- und Forschungszwecken — kopiert, zitiert oder weiterverwendet werden, sofern
eine ordnungsgemale Quellenangabe zum One Ummah Forum als urspriinglicher Urheber
erfolgt.

Eine kommerzielle Nutzung, Weiterverbreitung zu Gewinnzwecken oder jegliche
Modifikation des Inhalts ist strengstens untersagt.

© One Ummah Forum. Alle Rechte vorbehalten.

Der Autor dieses Whitepapers — Y. L. Essaoudi — hat sich im Rahmen eines intensiven Selbststudiums und fundierter Recherchen
eingehend mit dem Thema auseinandergesetzt. Es wurde groBer Wert auf die Uberpriifung der Quellen und die Sicherstellung der inhaltlichen
Genauigkeit gelegt. Nach Fertigstellung wurde der Inhalt von unserem Qualitatssicherungsteam gepriift und freigegeben.

One Ummah Forum - WHITEPAPER - www.ouforum.com



	Überblick 
	Der Ursprung des religiösen Pluralismus und seine Formen 
	 
	Die „Abraham Accords“:  Abrahamismus als politische Vision 
	Der Islam und der Anspruch auf Wahrheit 
	Der Qurʾan über den islamischen Wahrheitsanspruch 
	Aussagen des Propheten ﷺ über den islamischen Wahrheitsanspruch 
	Konsens der Gelehrten 
	Missverständnisse und Einwände gegen den islamischen Wahrheitsanspruch  
	1) Fehlinterpretationen aus Qur’an und Sunnah 
	Die vermeintliche Gleichstellung der Glaubensgemeinschaften 
	„Wenn Allah gewollt hätte, gäbe es nur eine Religion“ 
	„Die Christen stehen den Gläubigen am nächsten“ 

	Hadithe, die häufig missverstanden werden 

	2) Rationale Einwände 
	„Die Haltung des Exklusivismus ist arrogant.“ 
	 
	„Es reicht, ein guter Mensch zu sein.“ 
	„Du bist nur Muslim, weil du so erzogen wurdest.“ 
	„Exklusivismus ist intolerant.“ 
	„Es ist beleidigend, anderen zu sagen, sie lägen falsch.“ 
	 
	„Viele Menschen haben die Botschaft des Islam nie bekommen – ​wie kann Gott sie dann bestrafen?“ 
	 
	„Der Islam muss mit der Zeit gehen.“ 
	„Es gibt keine objektive Wahrheit – alles ist subjektiv.“ 
	„Exklusivismus fördert Gewalt.“ 
	„Vormoderne Gelehrte kannten andere Religionen kaum.“ 

	Schluss: Einheit durch Wahrheit 
	 
	Quellverzeichnis 
	Fußnoten  

